
Le Rapport du Centre de la Kabbale

Entretiens avec 
Karen, Yéhuda, 
et Michael Berg

Les Miracles de Côte d’Ivoire

Un Jour dans la vie d’un Hévré 

Nouvelles de KCA et du Team Kabbalah

www.kabbalah.com

SPARK VOL.4    EDITION 2011/2012



Un jour, le Rav nous a expliqué 
que les gens ne comprenaient 
pas vraiment le Centre de la 
Kabbale. La mission du Centre 
de la Kabbale, c’est plus que 
d’enseigner et transmettre la 
sagesse de la Kabbale. Le Rav 
nous enseigne que notre but 
est d’en finir avec la douleur, 
la souffrance, et le chaos dans le monde ; pour rendre 
manifeste le but de la Création, une réalité parfaite sans 
aucune séparation, dualité, guerres ou maladies.

En 1922, le Rav Ashlag avait prévu qu’un nuage 
de ténèbres s’abattrait sur le monde. Il était certain que 
par l’étude de la Kabbale (la prise de conscience qui se 
développe lorsqu’on s’engage sur le chemin de la sagesse) 
et la lumière qu’elle apporte, les ténèbres et la négativité qui 
devaient fondre sur le monde seraient repoussées. Dans ce 
but, le Rav Ashlag fonda le Centre de la Kabbale.

Cette vision et cette mission ont été les forces motrices 
du Centre depuis qu’il a ouvert ses portes. Chaque livre que 
nous publions, chaque projet que nous lançons, chaque 
classe que nous donnons, chaque prospectus que nous 
créons n’a pour seul but que de poursuivre cet objectif. C’est 
pourquoi, contribuer aux multiples projets caritatifs du Centre 
de la Kabbale, c’est plus que de faire une bonne action pour 
une juste cause. Que vous participiez financièrement ou 
en donnant un peu de votre temps, de votre énergie ou de 
votre savoir-faire pour soutenir le Centre de la Kabbale, vous 
participez à son but originel.

Nous ne pouvons atteindre la vision du Rav Ashlag 
sans une communauté forte qui s’efforce en permanence de 
surmonter ses tendances négatives, et qui avec abnégation, 
partage avec les autres, en gardant ce sentiment à l’esprit.

Que vous soyez un parent qui soutient, sans relâche 
l’Académie des Enfants de la Kabbale à travers une 

vente de pâtisseries, ou que vous utilisiez votre temps de 
vacances pour vous rendre dans des zones non-couvertes 
pour partager le Zohar avec les personnes en recherche 
d’épanouissement spirituel, ou que vous vous consacriez à 
nourrir les sans-abris chaque dimanche dans le cadre du 
programme d’Aide de la Communauté, vous révèlerez en 
fait la lumière et chasserez les ténèbres.

Ce magazine s’adresse à tous les étudiants qui font 
partie de Centre de la Kabbale, en soutenant la mission du 
Rav et de Karen dans l’élimination du chaos, de la douleur 
et de la souffrance dans le monde. Nous vous remercions 
sincèrement pour votre engagement. C’est dans ce but qu’a 
été créée cette édition Spark (pour aider chaque étudiant à 
ressentir une proximité plus forte avec notre travail et notre 
mission), vous faites beaucoup plus qu’une « bonne action 
pour une juste cause ».

Dans cette perspective, nous sommes ravis de vous 
donner un aperçu de la vie du Centre de la Kabbale et de 
la communauté à l’intérieur de l’organisation. Que ce soit un 
aperçu des vies de Karen, Yéhuda et Michael Berg, ou des 
« Hévrés », qui se décrivent eux-mêmes comme étudiants et 
bénévoles juste comme vous ; un étudiant de Côte d’Ivoire 
et sa volonté de répandre la Kabbale malgré les défis de 
son pays ou l’impact qu’une école peut avoir sur le futur des 
jeunes leaders de demain, nous espérons que ces histoires 
vous pousseront à continuer la mission globale du Centre 
de la Kabbale et à vous sentir plus soudés au sein de notre 
communauté mondiale.   

Lettre au
x D

on
ateu

rs

La fin du Chaos
Rav Ashlag, fondateur du Centre de la Kabbale

2     SPARK      EDITION 2011/2012



La con
science du

 R
av

La lumière à l’intérieur de tous
Aussi simple que cela puisse paraitre, rien n’est plus important ni plus 
essentiel que de partager et de se préoccuper les uns des autres.

Les idées d’unité et de sensibilité ont toujours été la caractéristique du 
Centre de la Kabbale depuis sa fondation en 1922. C’est la plus importante 
leçon que j’ai apprise de mon maître et professeur, le Rav Brandwein, pour 
aider chaque étudiant dans le besoin comme un membre de notre famille 
au sein de la communauté du Centre de la Kabbale.

Le Rav Brandwein voyait la lumière dans chacun. Les actes et les 
apparences extérieures ne comptaient absolument pas pour lui. « Ne regarde 
pas le contenant, mais recherche ce qu’il y a à l’intérieur. Chaque personne 
mérite notre temps et notre amour. » Pour étendre le monde du Créateur, il 
n’est pas nécessaire de corriger les autres dans leurs flux spirituels, Vous 
avez juste besoin de trouver le point le plus profond en eux puis de leur 
transmettre votre amour. Le résultat naturel en sera la spiritualité.

Les Centres partout dans le monde, ont toujours eu conscience de cela, 
même si parfois nous pouvons être physiquement séparés, nous devrions 
toujours nous préoccuper de chaque membre de notre communauté 
mondiale et des personnes extérieures qui ont besoin de notre assistance.

Le monde qui nous entoure aujourd’hui ne fait que renforcer notre 
conviction que nous devons faire tous les efforts nécessaires pour aider et 
soutenir nos amis dans les moments de difficulté.   

Table des Matières

1. Lettre aux Donateurs

2. Le message de Conscience du Rav

3. Entretien intime avec Karen Berg

8. Entretien intime avec Yéhuda Berg

13. Entretien intime avec Michael Berg

19. Un jour dans la vie d’un Hévré

24. Détermination et engagement en Côte d’Ivoire

27. KCA – Plus qu’une école

31. L’équipe de la Kabbale se propage dans le monde

Rav Berg (à gauche) avec son  
professeur Rav Brandwein (à droite).



Beaucoup d’entre nous viennent ici 
car notre étude de la Kabbale est bien 
plus qu’un simple enseignement, mais 
aussi quelque chose de concret et 
de personnel. Vous souvenez-vous de 
l’incident ou de l’évènement qui  
a rendu la Kabbale concrète dans 
votre vie ?

Karen : Quand j’étais toute petite, 
il n’y avait pas de religion à la maison. 
Nous n’avions aucune vocation. Ma 
grand-mère allumait des bougies le 
vendredi soir et les gens venaient, 
prenaient un peu de nourriture puis 
partaient, c’était le seul rituel qui 
existait pour moi.

J’ai rencontré le Rav après avoir 
réalisé de nombreuses recherches et 
lu beaucoup sur différentes cultures. 
Quand j’ai commencé à apprendre 
la sagesse qu’offrait la Kabbale, cela 
correspondait bien à tout ce que j’avais 
appris avant, ainsi seule la Kabbale 
devenait quelque chose que je pouvais 

Entretien intime avec Karen Berg

appliquer à ma propre vie. En d’autres 
termes, ce n’était pas qu’une simple 
étude, c’était quelque chose que je 
pouvais faire entrer dans ma vie.

Les changements que j’ai vécus 
m’ont éloigné de ma famille et de 
mes amis, j’ai pris un chemin dans la 
vie qui était très différent de tout ce 
que j’avais fait avant. Le changement 
le plus difficile fut quand je me suis 
rendu compte qu’il ne suffisait pas 
d’absorber les enseignements, mais 
aussi de les rendre concrets dans ma 
vie. Ils devaient faire partie de ma 
vie quotidienne, je devais vivre la 
Kabbale et pas seulement apprendre 
la Kabbale. J’ai compris que si je ne 
l’utilisais que comme un outil, elle 
resterait dans un coin de ma tête. Je 
devais prendre cet outil et l’utiliser 
dans ma vie quotidienne. C’était il y 
a 42 ans et j’ai su que mon mode de 
vie ne serait jamais le même, pour le 
meilleur et pour le pire.

Vers qui vous tournez-vous pour des 
conseils spirituels ?

Karen : J’avais l’habitude de 
me tourner vers le Rav. Le Rav était 
mes yeux et j’étais les siens. Peu de 
gens dans le monde ont la chance 
d’avoir ce que nous avons eu. Avec 
le recul, honnêtement, je vais devoir 
attendre d’arriver « là-haut » pour 
recevoir mes réponses, parce qu’il y 
n’a personne qui peut prendre cette 
place. Personne n’approchait du 
niveau spirituel sur lequel se trouvait 
le Rav. Donc, malheureusement, je 
dois répondre que de ce point de vue 
je suis assez seule.

Quel est l’enseignement que vous avez 
le mieux retenu de votre professeur, 
le Rav ? Y a-t-il un enseignement ou 
un principe que vous vous remémorez 
régulièrement ?

Karen : La persévérance. Je me 
souviens avoir vu le Rav pendant Rosh 
Hashanah, debout les pieds joints au 
même endroit sur un podium pendant 
4 heures. Je me souviens des fois où le 
Rav était malade avec une forte fièvre 
et pourtant il se tenait debout et faisait 

In
terview

s

Au fur et à mesure que grandissent le Centre de la 
Kabbale et l’intérêt pour la sagesse dans le monde entier, 
le Rav et Karen, les professeurs et les « Hévrés » ont 
encore plus d’obligations et de gens à rencontrer que 
jamais. Plus le temps passe, plus il devient extrêmement 
difficile de créer une connexion individuelle avec 
chaque membre de notre communauté mondiale. Que se 
passerait-il si vous pouviez vous asseoir avec un membre 
de la famille Berg pour mieux le connaître, pour poser 
des questions différentes que vous n’avez pas eu l’occasion 
de poser ? Nous avons posé 15 questions personnelles et 
qui portent à réflexion à Karen, Yéhuda et Michael Berg 
avec l’espoir que vous aurez un meilleur aperçu de qui ils 
sont en tant que personnes et responsables du centre de 
la Kabbale, ainsi que de vous renforcer dans votre propre 
existence à la lecture de leurs réponses.

Karen en conférence au Panama

4     SPARK      EDITION 2011/2012



les prières. Si une chose lui semblait 
importante, il remuait ciel et terre, 
rien ne pouvait l’arrêter. Il allait là où 
il voulait aller, en tenant bon, jusqu’à 
ce qu’il y arrive. Définitivement, la 
persévérance. Il était la personne 
la plus persévérante que j’ai jamais 
rencontrée et c’est la raison pour 
laquelle nous avons construit le 
Centre de cette manière.

La leçon la plus difficile pour moi 
a été de comprendre que tout ce qui 
advient nous permet de nous élever. 
Quand quelqu’un est à votre porte et 
vous annonce : « Nous allons venir et 
vous cambrioler. », vous devez vous 
dire à vous-même, « Bon, qu’est-ce-
que je possède que je ne devrais 
pas avoir ? » Ou quand quelqu’un dit 
« Nous ne sommes plus amis. » vous 
devez penser « Qu’ai-je fait pour que 
cela arrive ? » Où comprendre que les 
évènements qui se passent dans notre 
vie quotidienne sont le résultat d’une 
conscience supérieure qui dit « Voilà 
ce que tu dois faire et voilà comment 
bien le faire ». Donc l’idée que je 
garde en permanence à l’esprit c’est 
que je ne sais pas pourquoi je dois 
prendre ce chemin, mais je sais que 
c’est le chemin qui permet d’améliorer 
les choses en fin de compte.

Nous sommes tous pris par le doute 
de temps en temps. Pouvez-vous nous 
raconter un moment où vous avez lutté 
contre le doute ?

Karen : Quand nous avons 
commencé le Centre, le mot Kabbale 
n’existait pas pour la plupart des gens. 
Seuls quelques rabbins et des petits 
groupes de gens pensaient à ces 
enseignements. Rabbi Shimon bar 
Yochai et la Grande Assemblée (où le 
Zohar a été révélé pour la première 
fois) regroupaient 10 personnes ; 
Rabbi Ashlag rassemblait peut-être 20 
personnes, Rabbi Brandwein pareil. 
Nous sommes des dizaines de milliers 
aujourd’hui.

Quand nous avons commencé, 
personne ne voulait que nous 
apportions cette connaissance aux 

gens. Le doute était très présent, mais 
ce grand doute voulait dire que tout 
allait très bien se passer. Les gens ne 
voulaient pas non plus que nous nous 
marions le Rav et moi ; le Rav ayant les 
racines religieuses que l’on sait, et moi 
je n’en avais presqu’aucune. Le Ari a 
écrit que quand deux âmes-soeurs 
sont sur le point de s’unir, le monde 
en est retourné, mais si à l’intérieur les 

deux sont heureux, alors on sait que 
c’est le mariage de deux âmes-sœurs. 
Avais-je des doutes juste parce qu’il 
avait 20 ans de plus que moi et venait 
d’une autre culture, voulait vivre 
dans un pays différent et avec tout 
différent ? Pourquoi aurais-je douté ? 
Bien sûr que j’avais des doutes. Mais 
j’étais déterminée parce que je savais 
que c’était quelque chose que nous 
devions faire. 

Quand on nous traitait de 
charlatans et qu’on nous lançait 
des objets à la figure et que les 
Rabbins ne voulaient pas que nous 
enseignions et que tout le monde était 
contre nous, avais-je des doutes ? 
J’ai eu un doute : si la Lumière allait 
être assez forte pour nous permettre 
de traverser cette épreuve. Nous 

l’avons fait, mais ce fut grâce à la 
persévérance du Rav. C’est moi qui 
ai dit : « Allons dehors. Nous devons 
enseigner aux gens. » C’est moi qui 
ai poussé toutes ces choses. Le Rav 
a dit « Tu sais que nous allons nous 
faire tuer. » et ce fut presque le cas. 
Mais mon doute n’était pas de savoir 
si ce que nous faisions était une 
bonne chose pour le monde, mon 

doute c’était si on allait nous laisser le 
faire. Je n’ai jamais eu de doute sur la 
raison qui nous a rassemblés, ou si le 
chemin que nous empruntions était le 
bon. J’étais une rebelle, j’ai toujours 
emprunté le chemin que personne ne 
prenait, c’était mon truc, pas pour être 
à contre-courant, mais quelque part 
je devais le faire car je sentais que 
c’était juste.

Souvent sur le chemin de la 
spiritualité, on a l’impression de faire 
erreur sur erreur. Mais on a forcément 
pris beaucoup de bonnes décisions 
dans la vie.

Pouvez-vous nous raconter l’une 
de vos plus grandes erreurs et ce 
que vous en avez appris, pour nous 
donner de l’espoir à tous ?



Karen : Di-u sait que nous faisons 
probablement de nombreuses erreurs. 
Dans ma vie personnelle, ma mère 
et le Rav n’était pas vraiment les 
meilleurs amis du monde. 

Une fois, de retour d’Israël, nous 
lui rendions visite ; nous logions 
chez ma mère et c’était Shabbat. 
D’habitude, le Shabbat, nous mettions 
12 miches de pain, la challah, sur la 
table, le Rav faisait la bénédiction, 
puis coupait la challah et la retirait de 
la table. Eh bien, ce samedi après-
midi-là, le Rav procéda comme il 
le faisait toujours : la bénédiction, 
couper la challah ; et après ça, ma 
mère est sortie par la porte d’entrée, 
quand nous avons commencé à retirer 
le pain de la table, je pouvais sentir 
la tension et entendre la porte du 
placard claquer, donc je suis allée 
dans la cuisine et j’ai dit « Maman, 
qu’est-ce-qui se passe ? » Elle a 
répondu « Je sais que mon mode de 
vie est le contraire de tout ce qu’il fait, 
mais doit-il vraiment retirer le pain de 

la table juste parce que je rentre dans 
ma propre maison ? »

J’ai donc essayé de lui expliquer 
que ce n’était pas vraiment ce qui 
s’était passé. Je pense que mon erreur 
a été de ne pas l’inviter à diner avec 
nous, ce qui, comme je le disais 
avant, aurait été difficile car il n’était 
pas facile pour elle ou pour les autres 
membres de ma famille d’accepter 
que je sois passée d’un extrême à 
l’autre en terme de spiritualité. 
A part le Zohar et les livres du Centre, 
avez-vous un livre préféré?

Karen : Malheureusement, la 
chose que j’aime le moins c’est lire. Ça 
fait longtemps, mais je me souviens 
avoir lu l’Exode il y a des années, 
qui était mon livre préféré. Ce que je 
préférais lire, c’était la poésie. J’avais 
l’habitude de lire certains grands 
poètes comme Frost. « Something there 
is that doesn’t love a wall / That sends 
the frozen-ground-swell under it… »

Quelle est votre plat préféré?
Karen : J’adore la cuisine 

italienne (la plus grasse évidemment). 
Les spaghettis et les boulettes de 
viande, et les lasagnes.
Est-ce que vous avez une anecdote 
ou une histoire amusante à propos du 
Centre de la Kabbale ou de l’étude 
de la Kabbale ? 

Karen : Une fois je parlais avec 
une personne qui ne savait pas qui 
j’étais. Elle m’a dit : « Je suis allée au 
Centre de la Kabbale. Vous saviez 
qu’ils font de vrais sacrifices ? Vous 
saviez qu’ils amènent des poulets 
dans le Centre et qu’ils leur coupent 
la tête ? Et vous savez quoi ? Ils les 
mangent. »

J’ai répondu : « Ah oui ? Ils font ça 
souvent ? Une fois par semaine ? Par 
mois ? » Elle a répondu : « Je ne sais 
pas s’ils le font souvent, mais on m’a dit 
qu’ils amenaient ces animaux vivants 
et qu’ils leur coupaient la tête ». J’ai fini 
par lui expliquer les « Kapparot » et 
l’idée de changer son énergie une fois 
par an avant Yom Kippour.

Comment arrivez-vous à avoir 

une vie équilibrée avec toutes les 
activités que vous avez ? Epouse, 
parent, enseignante, mentor, 
directrice du Centre de la Kabbale, 
conférencière, amie, et individu ?

Karen : Parfois, c’est très difficile. 
Il faut faire des priorités. A ce moment 
de ma vie, je pense que ma priorité 
est de sortir et de rencontrer autant 

de personnes que je peux, d’être un 
messager. C’est ma priorité. Grace à 
Di-u, les enfants sont grands et sont 
eux-mêmes des mères et des pères. 
Malgré tout mon amour pour eux, 
mon but et mon objectif est d’être 
dehors et de parler à autant de gens 
que je peux, et de ce fait, de créer 
une bulle d’énergie qui soutiendra 
tout le monde.

Qu’avez-vous envie de dire aux gens 
qui sont intimidés à l’idée de vous 
parler ?

Karen : Je sais que les gens 
sont intimidés, mais je ne sais pas 
comment y remédier. Peut-être que 
je suis la seule qui pense ça, mais je 
suis ouverte. Je pense que beaucoup 
de gens ont peur parce qu’ils 
pensent que j’ai une personnalité Karen et sa mère à Brooklyn à New-York.

“1.) Je suis quelqu’un 
de gentil. Essayez, je ne 
mords pas.

2.) Je n’arrive pas à 
comprendre comment 
quelqu’un peut être 
intimidé par moi.

           -karen   „

6     SPARK      EDITION 2011/2012



très religieuse, ou que je suis une 
figure sacrée comme Sa Sainteté le 
Dalaï-Lama. J’ai entendu des gens 
dire : « Eh bien, peut-être que vous ne 
comprendriez pas cela étant donné 
d’où vous venez. »

Beaucoup de gens pensent que 
j’ai eu une éducation religieuse. Ce 
n’est absolument pas vrai. J’essaye de 
dire aux gens d’essayer de me parler, 
qu’il y a beaucoup de choses qu’ils 
sont en train de vivre par lesquelles je 
suis probablement passée et que j’ai 
connues, notamment la plupart des 
leçons de la vie. Je pense qu’une fois 
que les gens savent cela, ils peuvent 
m’approcher plus facilement. 

En fin de compte, je me vois 
vraiment comme un canal et un 
messager, et en tant que messager 
je n’ai pas la place d’une Sainteté. 
Je ne veux pas être debout sur une 
montagne, j’aime beaucoup trop les 
gens pour ça. J’adore parler avec 
les gens. Je pense que c’est peut-
être pour ça que la Lumière nous a 
permis au Rav et à moi d’apporter ce 
message aux gens. 

Comment vous sentez-vous quand 
les gens ou les medias critiquent le 
Centre de la Kabbale?

Karen : Quand on lui disait « 
Mince, ils ont donné une critique très 
mauvaise de ton spectacle. » George 
Bernard Shaw répondait : « Oui, mais 
ont-ils bien écrit le nom ? »  C’était 
aussi ce que répondait le Rav à la 
critique des médias.

Les médias ne cherchent jamais 
quelque chose de bon à dire, ils 
cherchent toujours la petite bête. 
Spécialement dans un endroit comme 
le Centre de la Kabbale qui est une 
bizarrerie en soi. Pourquoi est-ce 
une bizarrerie ? Nous enseignons 
les cinq livres de Moïse, mais 70 
pourcents de nos élèves ne sont pas 
juifs. Nous avons une synagogue, 
nos prières sont en hébreux et nous 
lisons la Torah, mais beaucoup de 
nos étudiants viennent d’Afrique et 
d’Amérique Latine. On ne rentre 
pas vraiment dans une case. En tant 
qu’organisation spirituelle, je sens 
que la Lumière est unique, sans tenir 
compte des croyances de chacun, et 
ceux qui sont avec nous comprennent 
ce concept. Pour les gens de 
l’extérieur, c’est difficile d’embrasser 
ce que nous essayons de faire. Je 
pense que c’est l’une des raisons pour 
laquelle nous attirons autant l’attention 
des médias.

C’est bien plus facile 
de trouver ce qui ne 
va pas que de trouver 
ce qui va bien.

Bien sûr que nous n’aimons pas 
qu’ils écrivent des choses négatives 
sur nous, mais d’une certaine façon, 
toute la presse négative qui a été 
publiée a amené plus de gens au 
Centre. Je pense que ça intrigue les 
gens, donc ils viennent et ils disent : 
« Whaouh, ce n’est pas si mal. Je ne 
vois rien de ce qu’ils ont dit ».

Par exemple, il y a des années, 
ils avaient écrit que nous étions 
une secte et que nous faisions du 
lavage de cerveau. Nous avons des 
étudiants qui sont médecins, avocats, 
ingénieurs, ou hommes d’affaires. 
Certains d’entre eux étudient la 
Kabbale au Centre depuis 20 ans 
et continuent d’avoir des vies très 
brillantes. Je ne pense pas que ces 
gens puissent aller travailler tous les 
jours, vivre avec leurs familles, et 
pourtant venir au Centre et participer 
à une supercherie.

Je pense que ça prendra 
quelques années, comme ce fut le 
cas au début quand on nous traitait 
de charlatans, mais un jour les gens 
comprendront ce que nous essayons 
de faire. Je pense que les choses 
changeront. J’en suis sûre.

A quel moment avez-vous senti le plus 
de pression en tant que directrice du 
Centre de la Kabbale ?

Karen : Quand le Rav a eu son 
attaque. Je pense que ça a été le 
moment le plus difficile de ma vie. 
Personne n’était préparé pour ça. 
Le Rav a toujours été notre leader 
spirituel. Il donnait les cours. Il avait 
cette aura et ce pouvoir. C’était moi 
qui travaillais avec les « Hévrés » et 
réalisais les taches dans les coulisses. 
Après cette attaque, j’ai dû trouver 
ma voix propre. J’ai dû trouver mon 
chemin. C’était très difficile à ce Aidant les personnes dans le besoin à Thanksgiving à Los Angeles



moment en particulier. Je me suis dit : 
« Bien, nous avons commencé cette 
route ensemble, nous avons créé cette 
mission, nous avons créé ces Centres 
et pour une raison je dois faire ce 
travail. » J’ai donc pensé : « Ok, on va 
continuer, on va le faire. » et c’est ce 
que nous avons commencé.

Ce n’était pas facile du tout. 
C’était très difficile. Avec le recul, je 
ne suis pas la même qu’il y a sept ans. 
Je suis certainement plus forte et plus 
vigoureuse maintenant, mais ce n’est 
pas moi qui ai obtenu cette force, elle 
m’a été donnée pour faire ce que j’ai à 
faire aujourd’hui. 

Si vous n’étiez pas Karen du Centre 
de la Kabbale, celle que tout le 
monde connait. Y a-t-il une chose que 
vous aimeriez que les gens sachent 
de vous et que vous pensez qu’ils ne 
savent pas vraiment ?

Karen : J’aimerais avoir un refuge 
avec des dizaines d’animaux. J’adore 

les animaux. Je vivrais probablement 
dans une ferme avec un énorme 
refuge pour chiens et chats, et 
j’élèverais plusieurs types d’animaux. 
J’aime être entourée d’animaux et la 
nature, mais ce n’est pas quelque 

devons nous changer nous-même, 
sentir notre propre paix intérieure, 
pour nous rendre compte que ce que 
nous avons fait a créé épanouissement 
et paix en nous. Une fois cela atteint, 
nous pouvons aller vers l’autre et le 
transmettre.

Vous donnez tellement aux autres. 
Souvent, on a l’impression qu’il n’y 
a rien qu’on puisse vous donner en 
retour. Selon vous, qu‘est-ce qu‘on 
pourrait vous donner en retour ?

Karen : Juste transmettez-le. 
En d’autres termes, si vous recevez 
quelque chose du Centre qui vous 
a aidé ou épanoui, transmettez-le à 
quelqu’un d’autre. Et quand quelqu’un 
vous dit « Oh, on sait tous ce que c’est 
le Centre de la Kabbale. » ne reculez 
pas et répondez « Bon, ok. » Au moins 
restez sur votre position, « Ok, tu peux 
dire ce que tu veux, mais je sais ce 
que m’a apporté le Centre. »   

chose que j’ai souvent l’occasion de 
faire car je suis occupée au bureau et 
à travailler.

Quelle est votre vision de la paix 
dans le monde et qu’est-ce-qui vous 
pousse à poursuivre vers ce but ultime 
alors que vous voyez la destruction, le 
chaos et la souffrance partout dans le 
monde ?

Karen : C’est aussi le but de 
Di-u. Nous sommes toujours en vie, 
non ? Il semble qu’Il n’a pas encore 
renoncé. La paix sur terre c’est la 
paix pour vous. La paix pour votre 
relation avec votre mari, la paix pour 
vous en sachant que tout ce que 
vous avez fait (même si c’était très 
difficile à accepter) était le signe 
d’une meilleure fin. Avec cent-mille 
personnes comme vous ou un million 
de personnes qui vivent en paix 
comme vous, nous pouvons apporter 
la paix dans le monde. C’est facile de 
vouloir changer le monde, parce que 
ce n’est pas possible. A la place, nous 

Karen et son chien Keeper

8     SPARK      EDITION 2011/2012



Beaucoup d’entre nous viennent ici 
car notre étude de la Kabbale est 
bien plus qu’un simple enseignement, 
mais aussi quelque chose de concret 
et de personnel. Vous souvenez-vous 
de l’incident ou de l’évènement qui a 
rendu la Kabbale concrète dans votre 
vie ?

Yéhuda : En grandissant, la 
Kabbale était très réelle. Mes parents 
nous emmenaient dans des voyages 
spirituels deux fois par mois. Nous 
avons visité le Nord d’Israël, Jérusalem 
et le tombeau du Rav Ashlag ainsi 
que d’autres sites spirituels. Les 
enseignements de la Kabbale étaient 
très réels dès le début. Mais si vous 

Entretien intime avec  
	 Yéhuda Berg

disponible pour moi 24h/24 et 7j/7 
et je pouvais l’appeler à tout moment. 
Même après mon mariage, j’emmenais 
ma famille dormir chez mes parents 
le vendredi soir pour que je puisse 
étudier avec le Rav en plein milieu de 
la nuit. 

Après 2004, quand il a eu 
cette attaque et est devenu moins 
disponible, j’ai commencé à visiter des 
sites religieux tels que les tombeaux 
de Mordechai et Esther, le Bal Shem 
Tov en Ukraine, Rabbi Shimon en 
Israël et Rav Ashlag. Quand quelque 
chose me tourmente, ou que j’ai 
besoin d’une réponse à la question 
d’une autre personne, je me rends 

parlez du moment où j’ai su que j’allais 
en faire ma profession, au lieu de 
toute autre chose, c’était quand j’avais 
16, 17 ans et que Michael et moi avons 
commencé à étudier les écrits du Rav 
Ashlag (Ten Luminous Emanations) 
avec mon père. A travers cette étude, 
j’ai su, j’ai simplement su que c’était ce 
que je voulais faire. Mais la réalité de 
la Kabbale a commencé dès le début.

Vers qui vous tournez-vous pour des 
conseils spirituels?

Yéhuda : Avant que mon père ait 
une attaque, il était mon professeur à 
100 %. C’était LE professeur. Si j’avais 
une question, j’allais le voir. Il était 

In
terview

s



sur ces sites et j’essaye de trouver une 
réponse.

Quel est l’enseignement que vous avez 
le mieux retenu de votre professeur? 
Y a-t-il un enseignement ou un 
principe que vous vous remémorez 
régulièrement ?

Yéhuda : Je dirais la certitude. Le 
Rav a persévéré contre toute attente, 
et la seule chose qui lui a permis de 
réussir a été la certitude. Ce n’est 
pas juste qu’il était lui-même certain, 
mais il transmettait la certitude aux 
gens qui l’entouraient. S’il vous disait 
que tout allait bien se passer, vous 
le croyiez parce qu’il avait dit que 
tout allait bien se passer. Si les gens 
étaient malades ou que quelqu’un 
passait par une situation difficile, 
ils allaient voir le Rav et les choses 
s’amélioraient.

A quoi pensez-vous quand vous 
analysez le Zohar ?

Yéhuda : La vérité c’est que je 
ne pense pas vraiment quand je lis le 
Zohar. Les Kabbalistes disent qu’il y a 
3 choses que vous pouvez faire sans 
réfléchir : lire le Zohar, se tremper au 
mikvé, et la dime.

Quand je fais ces 3 choses, je 
ne pense pas vraiment ni n’essaie 
de répondre à des questions. Si j’ai 

Le 2 septembre 2004, mon 
père a eu une attaque. Le vendredi 
3 septembre, nous nous sommes 
réveillés le matin et avons reçu un 
appel du médecin du Rav. Il nous a dit 
que le Rav a eu une attaque cérébrale 
très importante et que nous devions 
décider si nous allions le débrancher 
ou pas. Être confronté au dilemme de 
la vie et la mort a allumé le doute chez 
moi. Le doute n’a pas duré longtemps, 
mais ce fut un moment où j’ai tout 
remis en question. Je ne pense pas 
que je pourrais reproduire ce que 
j’ai fait pour vaincre le doute à ce 
moments, mais je pense que quand 
on surmonte une telle situation, on 
prend du recul plus tard et on se dit : 
« Ok, quand viendra une situation 
difficile, je pourrai la surmonter. » Je 
ne pense pas qu’il y ait un outil qu’on 
puisse utiliser au moment où on doute 
de tout, il faut essuyer la tempête. 
A Los Angeles, nous avons parfois 
des tremblements de terre, et à ces 
moment, on se cramponne où on serre 
son enfant contre soi ou on attend 
que ça finisse. Et c’est ce que j’ai fait, 
je suis allé à l’hôpital et j’ai vu qu’ils 
avaient fait une erreur de diagnostic, 
et le Rav est toujours avec nous 
aujourd’hui. J’ai aussi été confronté au 
doute une fois quand j’avais 19 ans. 
Mon frère et moi avons été appelés 
dans le bureau du directeur de l’école 

une question, je prends un Zohar 
au hasard pour essayer de trouver 
la réponse. Dans mon programme 
quotidien, que ce soit ma connexion 
matinale ou lorsque je lis le Zohar, 
j’essaie de ne pas penser beaucoup et 
d’être ouvert à ce qui m’est révélé.

Nous sommes tous pris par le doute 
de temps en temps. Pouvez-vous nous 
raconter un moment où vous avez lutté 
contre le doute ?

Yéhuda : Il y a deux moments 
dans ma vie où j’ai vraiment tout remis 
en cause. Est-ce vrai ? La Kabbale est-
elle réelle ? La Lumière est-elle réelle ?

Yéhuda et ses fils priant sur le site du Ketzke Rebbe en Pologne.

Yéhuda, Karen, le Rav et Michael en Israël

10     SPARK      EDITION 2011/2012



où on nous a dit de faire un choix : 
la Kabbale ou les études religieuses. 
Pendant une seconde, j’ai pensé que 
j’étais à un carrefour où il fallait que je 
décide. Je savais déjà que la Kabbale 
allait être une part importante de ma 
vie, il n’y avait pas de doute, j’avais 
déjà pris ma décision. Mais il restait 
la question de savoir si j’allais tout 
abandonner et ne me dédier qu’à la 
Kabbale. Dois-je faire ce pari ? Vais-je 
donner tout ce que j’ai à la Kabbale ? 
Ce n’était pas une question sur la 
Kabbale, c’était de savoir si j’allais oui 
ou non tout lui donner. La Kabbale 
est souvent un pari absolu. Donc à 
ce moment, après quelques doutes et 
après les avoir dépassés, je lui ai tout 
donné.

Souvent sur le chemin de la 
spiritualité, on a l’impression de faire 
erreur sur erreur. Mais on a forcément 
pris beaucoup de bonnes décisions 
dans la vie. Pouvez-vous nous raconter 
l’une de vos plus grandes erreurs et 
ce que vous en avez appris, pour nous 
donner de l’espoir à tous ?

Yéhuda : Je parlerai d’abord de 
certaines leçons puis je continuerai 
avec les erreurs.

Un Kabbaliste était dans la ville 
d’Izbica en Pologne, et il a écrit 
qu’après qu’Adam a péché avec 
l’Arbre de la Connaissance dans le 

un jour à l’école pour me dire que 
ma grand-mère était à l’hôpital et 
que les médecins pensaient qu’elle 
avait eu une attaque cardiaque. 
Après l’appel, j’ai pris mon déjeuner, 
je n’ai pas étudié le Zohar ni rien 
fait de spécial. Elle est morte deux 
heures plus tard. J’ai toujours regardé 
en arrière et pensait que peut-être 
si j’avais étudié le Zohar ou fait 
des prières avec mes camarades 
de classe, les choses auraient été 
différentes, mais je n’ai rien fait de 
tout ça. Je me suis rendu compte 
que les gens venaient souvent me 
demander des conseils et j’ai essayé 
de le faire du mieux que je pouvais 
et je ne suis pas sûr de toujours y 
être arrivé. Cependant, j’essaye de 
vivre en pensant que ce n’est pas 
ce que nous avons fait hier qui est 
important mais ce que nous faisons 
aujourd’hui. Parfois, je n’y arrive pas 
et je ressens souvent de la culpabilité. 
Il y a des choses dans ma vie que 
j’aurais pu faire différemment, la mort 
de ma grand-mère par exemple, et 
il y a probablement des centaines 
de situations pareilles. Mais je pense 
que la chose la plus importante est de 
toujours comprendre qu’on ne se fait 
pas expulser du Jardin d’Eden pour 

Jardin d’Eden, il a parlé à Di-u et 
lui a dit « Di-u, j’ai mangé du fruit 
de l’arbre, je dois partir du jardin 
d’Eden », Di-u répondit « C’est bon, on 
a le droit à l’erreur. » Et Adam répondit 
« Non, je ne peux pas. » Adam n’a pas 
été expulsé du Jardin d’Eden parce 
qu’il avait péché, mais parce qu’il 
n’arrivait pas à vivre avec son erreur.

Je pourrais regarder ma vie 
et dire que j’ai fait de nombreuses 
erreurs. Certaines sur lesquelles je 
ne peux pas revenir. Je me souviens 
d’un exemple clair : j’ai reçu un appel 

Yéhuda et sa famille



les erreurs que l’on fait, mais parce 
que nous sommes incapables de vivre 
avec elles.

A part le Zohar et les livres du Centre, 
avez-vous un livre préféré?

Yéhuda : En fait je ne lis pas, 
j’écoute des livres audio. La plupart 
des livres de Malcolm Gladwell sont 
excellents comme Tipping Point, 
Outliers et Blink. Je n’ai pas écouté 
What the Dog Saw, mais c’est le 
dernier. J’aime Dan Brown, son livre 
que j’aime le plus c’est Angels & 
Demons. Je n’ai pas autant aimé le 
Da Vinci Code que les autres. Le Da 
Vinci Code parle de spiritualité et j’ai 

déjà la spiritualité, donc peut-être que 
ce n’était pas si intéressant pour moi. 
Mon nouvel auteur préféré est Daniel 
Pink, il a écrit un livre sur les gens 
utilisant l’hémisphère droit du cerveau 
intitulé A Whole New Mind: Why 
Right-Brainers Will Rule the Future. 
Le livre que j’écoute actuellement est 
Free Agent Nation de Daniel Pink.

Quel est votre film préféré ?
Yéhuda : J’ai plusieurs films 

préférés. Gladiator et Braveheart 
sont vraiment des films super que j’ai 

vraiment aimés. Je dirais que ce sont 
mes deux préférés. Et mon troisième 
serait 300 avec Gérard Butler.

Est-ce que vous avez une anecdote 
ou une histoire amusante à propos du 
Centre de la Kabbale ou de l’étude 
de la Kabbale ?

Yéhuda : Il y a deux choses qui 
ont été étranges pour moi. La première 
c’était l’idée qu’on doit avoir 40 ans 
pour étudier la Kabbale. Je n’ai pas 
encore quarante ans, mais j’y arrive et 
j’étudie la Kabbale depuis plus de 30 
ans. La deuxième, c’est l’idée qu’il faut 
être juif. Quand nous avons lancé le 
Centre de la Kabbale à Jérusalem, les 

premiers étudiants étaient des Arabes 
de Jérusalem-Est. J’ai grandi avec 
cela, donc je ne comprends pas. C’est 
comme si quelqu’un essayait de vous 
prouver que le monde est plat et carré 
alors que vous savez que ce n’est pas 
le cas.

Quel a été le moment le plus gênant 
ou qui a le plus blessé votre orgueil ?

Yéhuda : Il existe une technique 
kabbalistique pour purifier l’énergie 
négative, parfois on la fait avec de 
la sauge et parfois avec du feu (vous 

pouvez en parler à votre professeur si 
vous voulez en savoir plus). Une nuit, 
j’ai utilisé le feu après avoir utilisé la 
sauge et il y avait de la fumée partout 
autour de moi. Il était 2 heures du 
matin et je portais un t-shirt Bob 
Marley et un short tout en tenant une 
casserole de feu. Trois policiers ont 
approché et m’ont dit « Monsieur, 
posez la casserole. » j’ai dû leur 
expliquer que j’étais un professeur 
spirituel (en t-shirt Bob Marley et en 
short) et que je faisais un rituel. Ce fut 
un moment très embarrassant.

Comment arrivez-vous à avoir une vie 
équilibrée avec toutes les activités que 
vous avez ? Mari, parent, enseignant, 
mentor, directeur du Centre de 
la Kabbale, conférencier, ami, et 
individu ?

Yéhuda : L’équilibre, c’est la 
chose la plus difficile pour moi. 
Quand je voyage, je veux être à la 
maison. Quand je suis à la maison, j’ai 
envie de voyager. J’ai une femme et 
cinq enfants, je travaille et voyage, je 
dois m’occuper des étudiants et écrire 
des livres, enregistrer des cours, et je 
travaille tous les jours pour équilibrer 
tout ça mais ce n’est pas facile.

On ne se fait pas 
expulser du Jardin 
d’Eden pour les 
erreurs que l’on fait, 
mais parce que nous 
sommes incapables 
de vivre avec elles.

La nature d’un Gémeau est 
de toujours être dans l’après, donc 
quoique l’on fasse, on pense toujours 
à l’étape suivante. C’est comme aux 
échecs, on pense toujours deux 
ou trois coups à l’avance. Donc 
l’équilibre c’est quelque chose que 
je n’ai pas encore atteint, j’y travaille, 
mais je n’y suis pas encore. Je sais 

Yéhuda et son fils, Davidi, au Super Bowl.

12     SPARK      EDITION 2011/2012



que souvent, non seulement je ne 
trouve pas l’équilibre, mais je donne 
probablement la mauvaise énergie au 
mauvais endroit. J’essaye toujours de 
comprendre ce que je ne fais pas au 
lieu de ce que je fais.

Qu’avez-vous envie de dire aux gens 
qui sont intimidés à l’idée de vous 
parler ?

Yéhuda : Je pense être quelqu’un 
d’amusant et de simple. Les gens n’ont 
aucune raison de se sentir intimidés. 
La plupart des étudiants reçoivent 
régulièrement des emails de moi, 
donc nous avons une relation de toute 
façon. Simplement, venez me parler.

A quel moment avez-vous senti le plus 
de pression en tant que directeur du 
Centre de la Kabbale ?

Yéhuda : Je porte une pression 
permanente pour avancer et faire 
davantage. Je ne dirais pas que je 
la refuse mais ma nature est de ne 

pas avancer. Je pense que si j’avais 
un peu plus de pression, j’avancerai 
davantage.

Si vous n’étiez pas Yéhuda du Centre 
de la Kabbale, celui que tout le 
monde connait. Y a-t-il une chose que 
vous aimeriez que les gens sachent 
de vous et que vous pensez qu’ils ne 
savent pas vraiment ?

Yéhuda : Je pense que la plupart 
des gens savent que j’adore le sport. 
J’aime pratiquer le sport et regarder 
le sport, j’aime les évènements 
sportifs. Je vais faire du camping 
une fois par an avec mes enfants 
pour mon anniversaire. J’ai besoin 
d’espace, donc j’essaye toujours tout 
au moins une fois. J’aime prendre 
des risques tant que ça n’a rien à 
voir avec les hauteurs. J’ai un peu 
peur des hauteurs et des endroits 
clos. Donc tout ce qui ne provoque 
pas de claustrophobie ou n’est pas 
haut, je l’essaye au moins une fois. 

Si je n’étudiais pas la Kabbale, je 
serais producteur. J’aurais les cheveux 
longs. Je produirais des films, des 
spectacles, je ferais des fêtes, je serais 
très impliqué dans la musique, je 
réunirais plein de gens motivés. Je 
me vois réunir 30, 40 ou 50 milles 
personnes pour quelque chose. 
Produire quelque chose ou travailler 
avec U2. Je ferais vraiment quelque 
chose comme ça.

Quelle est votre vision de la paix 
dans le monde et qu’est-ce-qui vous 
pousse à poursuivre vers ce but ultime 
alors que vous voyez la destruction, le 
chaos et la souffrance partout dans le 
monde ?

Yéhuda : Je n’ai absolument 
aucune idée de ce à quoi ressemble 
la paix sur terre. Tout ce que je 
sais c’est qu’elle n’existe pas pour 
l’instant. Aujourd’hui, le monde c’est 
le chaos. Si nous pouvons atteindre 
quelque chose de différent, ça 
me va. Tous ces concepts tels que 
la « Résurrection des morts », ou 
« l’immortalité », je n’ai pas besoin de 
savoir à quoi ils ressemblent. Je sais 
juste que maintenant, ça ne va pas. 
Les gens me demandent à quoi ça va 
ressembler, et je n’en sais rien. En ce 
moment, rien ne va, la paix dans le 
monde c’est très bien, c’est tout ce que 
je sais. Ça ne va pas se passer comme 
ça. Je ne vais pas me laisser aller. Je 
ne veux pas me lever pour voir une 
autre tornade au milieu du désert, ou 
5 000 oiseaux qui tombent du ciel, 
ou un tremblement de terre par ci ou 
une catastrophe nucléaire par là. Ces 
choses ne vont plus arriver, le monde 
sera meilleur.

Ce qui me motive, c’est l’idée 
de ne jamais avoir à dire au revoir à 
quelqu’un que j’aime. Je pense que 
c’est la chose la plus importante pour 
moi. Tout ce qui est de l’ordre du 1 
pourcent n’est pas si important. Les 
seules choses importantes sont les gens 
qui sont dans ma vie, et je ne veux 
jamais avoir à leur dire au revoir.   

Yéhuda qui entraine des jeunes au basketball



Beaucoup d’entre nous viennent ici car notre 
étude de la Kabbale est bien plus qu’un simple 
enseignement, mais aussi quelque chose de concret 
et de personnel. Vous souvenez-vous de l’incident 
ou de l’évènement qui a rendu la Kabbale concrète 
dans votre vie ?

Michael : Eh bien, évidemment nous avons 
grandi avec la Kabbale, elle était partout à la 
maison. La Kabbale, c’était ce que mes parents 
étudiaient toute la journée et toute la nuit, donc 
évidemment elle faisait partie de nos vies dès le 
début. Etonnement, mes parents, le Rav et Karen, ne 
nous ont jamais poussés Yéhuda et moi à étudier la 
Kabbale ou à participer à la diffusion de la sagesse 
de la Kabbale. Je ne suis pas sûr de pouvoir faire 
ça avec mes propres enfants. Je suppose qu’ils 
savaient qu’en grandissant et en voyant la Lumière, 
les miracles et la sagesse tout autour de nous, nous 
viendrions à elle de nous-mêmes.

Quand j’avais 13 ou 14 ans et que je vivais dans 
le Queens avec ma famille, Yéhuda et moi sommes 
allés voir le Rav et lui avons demandé s’il voulait 
bien étudier avec nous. Nous voulions en particulier 
étudier les « Ten Luminous Emanations » qui sont 
la base de la Kabbale, la base de tout ce que nous 
étudions au Centre de la Kabbale. Le Rav a dit oui 
et a accepté de nous enseigner. De temps en temps, 
Yéhuda et moi étudiions avec le Rav de 1h à 5h du 
matin presque chaque jour de la semaine. Ça a 
duré pendant 8 ans. Etonnement, nous avons encore 
des enregistrements de ces cours.

Pour moi, tout ce temps, toutes ces heures 
d’étude m’ont permis de rendre la Kabbale réelle. 
Jusqu’à aujourd’hui, quand je pense à mes bases, 
je pense à ces heures passées avec Yéhuda et le 
Rav, ces heures au petit matin à New-York, en train 
d’étudier les « Ten Luminous Emanations ». Tout 
ce que j’ai étudié depuis et tout ce qui me soutient 

Entretien intime avec Michael Berg

In
terview

s

Michael et son fils, David, étudiant ensemble en Israël sur le site du Bal Shem Tov.

14     SPARK      EDITION 2011/2012



dans mon travail spirituel et dans ma 
connexion avec le Créateur, tout vient 
de ces heures et de ces années.

Vers qui vous tournez-vous pour des 
conseils spirituels?

Michael : Rabbi Shimon Bar 
Yochai et Rav Ashlag. Bien sûr, 
quand j’étais plus jeune, vers mes 
parents. C’est très intéressant, dans 
l’introduction de The Secrets of the 
Zohar j’écris que pendant notre 
enfance et jusqu’à ce que le Rav ait 
son attaque, c’était la personne vers 
laquelle je me tournais toujours, mais 
maintenant, le Rav vient me visiter 
dans mes rêves.

Bien sûr, je me tourne vers 
le Créateur également. L’un des 
aspects fondamentaux de l’étude 
de la Kabbale, c’est qu’en fait, en 
fin de journée, c’est une connexion 
personnelle avec la Lumière du 
Créateur. Nous utilisons le Zohar et les 
écrits du Ari ou du Rav Ashlag comme 
un moyen de renforcer, de conforter 
et de réveiller notre connexion 
personnelle avec la Lumière du 
Créateur. Bien sûr, il faut continuer à 
consulter ses professeurs et prendre 
conseil et assistance auprès de ses 
amis et des autres étudiants, mais 
en fin de compte, ce doit être une 
connexion de plus en plus forte 
entre nous-mêmes et la Lumière du 
Créateur. C’est par cette connexion 
que nos questions trouvent des 
réponses, et de là viennent assistance 
et force.

Quel est l’enseignement que vous avez 
le mieux retenu de votre professeur? 
Y a-t-il un enseignement ou un 
principe que vous vous remémorez 
régulièrement ?

Michael : C’est une vaste 
question. Je pense que pour moi, il 
n’y a pas eu une leçon en particulier. 
Souvent, je n’arrive pas à croire à quel 
point cette sagesse est extraordinaire, 
à quel point elle est profonde. Parfois, 
les étudiants ne se motivent pas pour 
approfondir leur compréhension et 

leur sagesse, je me demande souvent 
comment quelqu’un peut survivre, 
comment quelqu’un peut continuer 
à avancer sans une motivation 
perpétuelle. Je ne sais pas comment. 
Pour moi, il n’y a pas eu de moment 
de révélation ou de moment de 
sagesse subites, c’était une motivation 
constante. 

C’est vraiment 
la chose la plus 
puissante en ce qui 
concerne la sagesse 
de la Kabbale : vous 
pouvez étudier la 
Kabbale pendant 50 
ans ou 100 ans, et 
pourtant, vous pouvez 
trouver une révélation 
chaque jour qui peut 
vous maintenir en 
haleine pour toute 
l’année qui suit.

Ça c’est une chose. L’autre ce 
sont les écrits du Rav Ashlag. Quand 
on étudie les écrits du Rav Ashlag, 
quelque chose change dans son 
âme et on commence à créer une 
connexion, et cette connexion ne 
fait que se renforcer. C’est ce qui 
me maintient, ce qui me motive et 
ce qui m’inspire chaque jour. Si un 
jour je n’étudie pas quelque chose 
de nouveau et d’enthousiasmant, 
alors ce n’est pas une bonne journée 
pour moi. Ce que j’espère pour 
moi et pour chacun de nous, c’est 
que chaque jour nous apporte 
une nouvelle part de sagesse, une 
nouvelle façon de comprendre qui 
nous motive et nous permette de 
traverser cette journée et avec un 
peu de chance, plus que ça.

Est-ce qu’il vous arrive parfois de ne 
pas avoir envie de prier, d’enseigner, 
d’étudier ou de partager ; et où 
trouvez-vous cette motivation 
perpétuelle ?

Michael : Je ne dirais pas que je 
n’ai pas envie de prier ou d’enseigner, 
mais certains jours je me sens plus 
motivé que d’autres. Il y a des jours 
où je suis plus motivé à l’idée de 
rencontrer des étudiants, de leur 
parler et de leur enseigner. Quand 
le Rav vivait aux Etats-Unis, son 
professeur le Rav Brandwein, vivait 
en Israël. Le Rav étudiait avec le Rav 
Brandwein par correspondance écrite. 
Heureusement, ces dernières années, 
nous avons fait traduire ces lettres en 
anglais et les avons publiées dans 
« Beloved of My Soul », un incroyable 
trésor de sagesse. Dans l’une de ces 
lettres, le Rav Brandwein parle au Rav 
de l’idée de se sentir motivé ou pas. 
C’était juste après la Pâque, et le Rav 
disait au Rav Brandwein à quel point il 
se sentait motivé, à quel point il sentait 
la Lumière dans ses actions, et il était 
très enthousiaste. Le Rav Brandwein 
lui a dit d’être très prudent parce 
que si la connexion de quelqu’un se 
base sur cette excitation, elle peut 
disparaitre.

Bien sûr, notre travail spirituel 
doit se faire avec compréhension, 
inspiration et motivation, mais cela ne 
peut en être la base. La base doit être 

Michael et sa fille, Miriam.



le travail de son âme. Une des choses 
que nous enseignons au Centre, et 
c’est très important de s’en souvenir, 
c’est qu’une Lumière plus forte se 
révèle quand nous ne souhaitons pas 
faire un travail spirituel, mais que nous 
le faisons quand même. Quand il y 
a quelqu’un avec qui je ne veux pas 
partager ou que j’ai eu une mauvaise 
journée, si je choisis quand même 
de partager alors cette petite action 
révèlera une plus grande Lumière que 
les heures de connexion que je fais 
quand je suis inspiré et motivé. Dans la 
semaine, il y a surement des moments 

où on est plus ou moins inspiré, mais 
nous devons nous rappeler que la 
seule façon de révéler la vraie Lumière 
de notre âme et de recevoir tous les 
bienfaits qui en découle, c’est quand 
nous donnons des efforts continus. 
C’est la seule façon de recevoir la plus 
grande Lumière.

A quoi pensez-vous quand vous 
parcourez le Zohar ?

Michael : Honnêtement, je 
ne parcours pas le Zohar, je lis le 

Zohar. Souvent, quand les étudiants 
débutent, ils le parcourent, mais à 
un certain point, après 5 ou 10 ans 
d’études, les étudiants doivent aussi 
commencer à lire le Zohar. C’est vrai 
qu’il y a une grande puissance dans 
la possession du Zohar, il y aussi une 
grande puissance dans l’analyse du 
Zohar, mais il y a une puissance encore 
plus grande dans la lecture des mots 
du Zohar, même si vous ne pouvez 
dire qu’un mot, il est puissant. C’est 
important de ne pas négliger cela. En 
particulier pour ceux qui sont étudiants 
depuis longtemps.

Malheureusement, certains 
restent là où ils en sont pour ce qui 
est de leur connexion au Zohar. Ils 
pourraient être étudiants pendant 
10 ans, et leur connexion est bonne, 
mais ils en sont toujours là où ils 
étaient il y a 5 ou 6 ans. Notre 
connexion au Zohar doit se renforcer 
en permanence. J’espère que ma 
connexion au Zohar sera plus forte la 
semaine prochaine, le mois prochain 
ou l’année prochaine qu’elle ne l’est 
aujourd’hui. Si nous comprenons que 

le Zohar, que nous appelons aussi 
l’Arbre de la Vie, possède une énergie 
qui s’en écoule en permanence, 
alors nous aurons une plus grande 
connexion avec lui et nous recevrons 
une plus grande Lumière.Notre 
connexion ne doit jamais rester la 
même. 

De nombreuses pensées me 
viennent quand je parcours, je lis ou 
j’étudie le Zohar. Intérieurement, c’est 
ce que j’espère, mon souhait est dans 
tout mon travail spirituel, je veux que 
le Créateur me montre ce que je dois 
faire. C’est la prière que je formule 
chaque fois que je vais voir le Rav 
Ashlag par exemple, et cette prière doit 
vraiment être au cœur de notre travail 
spirituel et de notre connexion avec 
le Zohar. Bien sûr, il y a des moments 
difficiles, il y a des moments où on 
prie pour la santé et pour d’autres 
gens, mais nous devons demander au 
Créateur « Montre-moi. Je veux faire 
ce pour quoi je suis venu au monde. » 
Nous demandons, nous implorons, 
« Montre-moi ce que je dois faire. » 

Souvent sur le chemin de la 
spiritualité, on a l’impression de faire 
erreur sur erreur. Mais on a forcément 
pris beaucoup de bonnes décisions 
dans la vie. Pouvez-vous nous raconter 
l’une de vos plus grandes erreurs et 
ce que vous en avez appris, pour nous 
donner de l’espoir à tous ?

Michael : J’ai fait et je continue 
de faire beaucoup d’erreurs, comme 
tout le monde. La réalité c’est que si 
nous croyons vraiment en la Lumière 
du Créateur et qu’elle existe en tout 
(c’est un concept très beau et très 
profond), cela signifie que même dans 
nos erreurs se trouve la Lumière du 
Créateur. Cela signifie que, quelles 
que soient la situation ou la position, 
nous sommes là où nous devons 
être. Il faut vraiment développer 
une absence d’égo. Notre égo veut 
nous faire croire que l’erreur nous 
appartient totalement, que si nous 
avons fait une erreur, nous avons tout 
gâché. La vérité c’est que ce n’est 

Michael et Yéhuda en Pologne.

16     SPARK      EDITION 2011/2012



jamais entièrement notre faute et donc 
il n’est pas possible de TOUT gâcher. 
Oui, nous pouvons faire des erreurs, 
nous tombons et nous nous relevons, 
mais la vérité c’est qu’il ne peut y avoir 
que la Lumière là où avant il y avait 
les ténèbres, et on ne peut que se 
relever là où nous sommes tombés.

Deuxièmement, nous devons faire 
confiance à la Lumière du Créateur. 
Je sais que la Lumière est aussi avec 
moi et donc je ne m’inquiète pas des 
erreurs que j’ai pu faire. Bien sûr, je 
vais essayer de ne plus faire la même 
erreur, mais je sais que la Lumière du 
Créateur est avec moi dans l’erreur et 
m’aidera aussi à en sortir. 

Par exemple, quand nous 
avons commencé avec « Kabbalah 
University », nous avons investi 
beaucoup de temps et d’efforts dans 
sa construction, et après six mois 
nous avons tout recommencé. Donc, 
je pourrais continuer de regretter, 
mais en réalité, l’énergie que nous 
utilisons n’est jamais gaspillée, au bout 
du compte, elle nous aide à améliorer 
tout ce que nous entreprenons.

A part le Zohar et les livres du Centre, 
avez-vous un livre préféré?

Michael : J’aime beaucoup les 
livres de Malcolm Gladwell, par 
exemple, Tipping Point et la collection 
des essais du New York Times, What 
the Dog Saw. J’aime lire tout ce qui me 
fait réfléchir. L’un de mes livres préférés 
s’appelle Freakonomics, l’auteur prend 
certaines croyances et prouve qu’elles 
sont fausses. Tout change quand nous 
comprenons que la manière dont on 
voit les choses n’est pas forcément 
la réalité. C’est l’une des choses 
incroyables de la Kabbale, et c’est aussi 
très utile quand on le découvre dans 
d’autres sources. Ce qui nous vexait, 
nous décevait ou nous dérangeait en 
est changé. Nous sommes totalement 
conditionnés pour penser que ce que 
nous voyons est la vérité.

Quel est votre plat préféré ?
Michael : J’en ai plusieurs. Mais 

je pense que les steaks et les sushi 
sont mes deux préférés.

Est-ce que vous avez une anecdote 
ou une histoire amusante à propos du 

Centre de la Kabbale ou de l’étude 
de la kabbale ?

Michael : Il y en a tellement. 
Je pense qu’une des choses les plus 
amusantes dont je me souviens, c’est 
quand quelqu’un est venu me voir, il 
y a peut-être 15 ans, et m’a dit : « Vous 
savez pourquoi je déteste vraiment la 
Kabbale et le Centre de la Kabbale, 
c’est parce que vous enseignez que 
Jésus était juif ». C’est amusant, parce 
que c’est un fait historique avéré, ce 
n’est pas un enseignement du Centre 
de la Kabbale. Il y en a tellement 
d’autres. Quand Yéhuda et moi étions 
plus jeunes, nous sommes allés à 
la Yeshiva dans le Queens. A cette 
époque, le Centre était très petit et 
les « Hévré » vivaient chez nous. Je 
me souviens une fois d’un article très 
négatif écrit dans le journal local sur 
le Centre de la Kabbale. Quelqu’un 
avait écrit que des gens vivaient 
chez nous et vendaient des livres. 
Le jour suivant quand je suis allé à 
l’école, tous mes amis m’ont posé 
des questions du genre : « C’est vrai 
qu’il y a des gens enfermés dans le 
sous-sol chez toi qui travaillent pour 

Le Rav et Michael étudiant chez Yosef Hatzadik.



ton père ? ». J’ai entendu tellement de 
rumeurs toutes ces années que c’est 
difficile d’en choisir une seule.

Comment arrivez-vous à avoir une vie 
équilibrée avec toutes les activités que 
vous avez ? Mari, parent, enseignant, 
mentor, directeur du Centre de 
la Kabbale, conférencier, ami, et 
individu ?

Michael : L’équilibre, c’est 
important. Je pense que l’on atteint 
l’équilibre uniquement si on se 

concentre sur l’équilibre. Une fois 
par mois, j’essaye de regarder tout 
ce que je fais et de m’assurer que 
c’est équilibré. J’essaie d’évaluer si je 
crois que ce que je fais peut apporter 
le plus de Lumière possible ou pas, 
ou si ce sont les choses les plus 
importantes sur lesquelles travailler. 
Je pense qu’il arrive souvent (et c’est 
valable non seulement pour ceux qui 
sont impliqués dans la spiritualité 
mais aussi en général), que la vie 
nous embarque et que l’on devient 
très occupé à faire des choses 
« importantes ». Mais le sont-elles 
vraiment ? J’essaye d’évaluer cela en 

permanence parce que l’on peut être 
débordé avec tellement d’aspects 
de la vie, on peut être débordé en 
étant un père, en faisant son travail 
spirituel, en enseignant, tous ces 
aspects peuvent nous déborder. Donc 
pour moi, c’est important d’évaluer 
en permanence comment utiliser 
mon temps. Est-ce la meilleure 
utilisation de mon temps ? Je fais des 
changements en permanence et me 
préoccupe tout le temps de comment 
utiliser mon temps.

Qu’avez-vous envie de dire aux gens 
qui sont intimidés à l’idée de vous 
parler ?

Michael : Oh, ils ne devraient 
pas l’être. J’aime beaucoup avoir les 
réactions des étudiants. Ça n’arrive 
pas assez souvent, mais quand 
quelqu’un partage avec moi un 
enseignement qui l’a inspiré, c’est 
aussi ce qui alimente mon envie de 
continuer à croître, à changer et à 
partager. Donc, j’espère que personne 
ne sera jamais intimidé à l’idée de me 
parler. J’aime vraiment beaucoup ces 
moments. 

Comment vous sentez-vous quand 
les gens ou les medias critiquent le 
Centre de la Kabbale?

Michael : Eh bien je pense qu’on 
s’y habitue. L’une des choses que 
disait toujours le Rav et que j’ai déjà 
répétée plusieurs fois, c’est ce que 
lui avait appris le Rav Brandwein que 
lorsqu’on arrive au paradis et qu’on dit 
que tout le monde nous a aimé, c’est 
le premier ticket pour l’enfer ; parce 
que si on veut faire changer le monde 
pour des raisons spirituelles, personne 
ne va applaudir. Si quelqu’un a 
le désir d’être applaudi par tout 
le monde, alors il ne fera aucun 
changement réel dans ce monde.

Si on aime que les gens écrivent 
des choses agréables sur soi, alors on 
est très déçu quand ils écrivent des 
choses négatives. J’essaye de ne pas 
trop me réjouir quand j’entends des 
choses positives ou trop bouleversé 
quand j’entends des choses négatives. 
J’ai toujours dit que quand Rabbi 
Akiva essayait de répandre la sagesse 
de la Kabbale il y a 2 000 ans, il 
a été tué pour cela, Rabbi Shimon 
bar Yochai a du se cacher dans 
une caverne pendant 13 ans sinon 
il aurait aussi été tué pour cela. Les 
choses sont relativement plus faciles 
aujourd’hui.

Une des choses que j’ai toujours 
pensées et dites aux étudiants c’est 
que si on ne se bat pas suffisamment 
pour quelque chose, c’est qu’on 
n’en fait probablement pas assez. Il 
faut qu’il y ait des défis, et il faut des 
gens pour dire qu’on ne devrait pas 
faire cela, des gens qui ne veulent 
pas cela. Mais si vous voulez avoir 
un impact dans ce monde, faire 
de vrais changements, vous devez 
accepter qu’il y aura des difficultés. 
A un moment, il faut arrêter de se 
préoccuper pour ça.

A quel moment avez-vous senti le 
plus de pression en tant que l’un 
des responsables du Centre de la 
Kabbale ?

Yéhuda, le Rav et Michael

18     SPARK      EDITION 2011/2012



Michael : Je ne pense pas 
avoir jamais senti de pression. C’est 
intéressant parce que par nature, ce 
n’est pas ce que je veux faire. Et c’est 
toujours un bon signe. Les kabbalistes 
nous enseignent que la façon dont on 
connait son Tikkun et ce pour quoi 
on est destiné dans ce monde est ce 
que l’on ne veut pas faire. Je partage 
souvent cela : mon rêve quand 
j’étais enfant c’était de me marier, 
d’avoir des enfants et d’aller vivre 
en Galilée en Israël où j’étudierais 
toute la journée. C’était mon rêve. Et 
aujourd’hui, si on me demande ce 
serait celui-ci mon choix égoïste. Mais 
je sais que ce n’est pas ce pour quoi 
je suis venu au monde. Je suis venu au 
monde pour enseigner, je suis venu 
au monde pour aider. J’essaye de faire 
de cela une réalité, je ne fais rien de 
ce que je fais aujourd’hui parce que 
j’en ai envie. Je le fais parce que je 
crois que c’est ce que le Créateur 
veut que je fasse. Et si demain le 
Créateur m’apparait et me dit « C’est 
bon, ton travail maintenant c’est 
d’aller en Galilée, de t’asseoir seul et 
d’étudier. », je serais aussi épanoui et 
heureux avec ça.

Il y a certainement des fois où on 
sent un peu plus de pression, ou il y a 
plus de travail ou plus de problèmes 

et de défis, mais parce qu’en réalité, 
je n’ai pas vraiment envie de faire tout 

ça, c’est plus facile.

Si vous n’étiez pas Michael du Centre 
de la Kabbale, celui que tout le 
monde connait. Y a-t-il une chose que 
vous aimeriez que les gens sachent de 
vous ? 

Michael : C’est une bonne 
question. Je ne sais pas s’il y a une 
chose que les gens voudraient savoir 
ou ne savent pas sur moi ; ce n’est 
pas vraiment mon genre. Mais ce 
peut être intéressant de savoir que 

j’adore rire. Mon programme télévisé 
préféré c’est le Daily Show, et les deux 
choses que j’aime le plus combiner 
ce sont les blagues et les histoires. 
L’une spirituelle, et l’autre moins. Si j’ai 
une bonne blague ou que j’entends 
quelqu’un raconter une bonne 
blague, ça peut illuminer ma journée. 
La joie de raconter une bonne blague 
à quelqu’un est une chose très 
puissante. J’aime vraiment ça.

Vous donnez tellement aux autres. 
Souvent, on a l’impression qu’il n’y 
a rien qu’on puisse vous donner en 
retour. Selon vous, qu‘est-ce qu‘on 
pourrait vous donner en retour ?

Michael : Si une personne croit 
qu’elle a reçu quelque chose d’un 
professeur ou de moi, alors deux 
choses : d’abord ne l’oubliez pas, 
parce que tout le monde oublie. Je 
sais qu’avec mon père, le Rav, j’oublie. 
Donc la première chose c’est de ne 
pas oublier. Les gens peuvent dire 
qu’ils ne vont pas oublier mais tout 
le monde oublie. Faites vraiment des 
efforts pour ne pas oublier, parce que 
ce qui se passe quand une personne 
est reconnaissante, c’est qu’elle reste 
reconnaissante jusqu’à ce qu’elle 
oublie. Et quand elle oublie, elle n’est 
plus du tout reconnaissante. Donc la 
première chose, je dirais que c’est de 
garder cette impression, luttez pour 
rester reconnaissant pour ce que 
vous avez reçu parce que ça ne dure 
presque jamais. La deuxième chose, 
si vous avez reçu quelque chose, alors 
efforcez-vous de le partager avec 
quelqu’un d’autre. Il ne s’agit pas que 
de partager, mais aussi de s’efforcer 
de la meilleure des façons pour 
partager avec quelqu’un d’autre.  

Monica et Michael en connexion à Israël

Michael et sa famille à l’Idra



Nous voulions que la communauté ait un aperçu de ce que signifie être 

professeur pour le Centre de la Kabbale, donc nous avons demandé à un 

étudiant de passer une journée avec deux professeurs dans le département 

Student Support. Yéhuda et Rachel Sivan ont accepté de laisser Jane 

Gideon, du study Group de San Francisco, suivre leur travail pendant une 

journée. Voici leur histoire.

Quand j’ai commencé à étudier la Kabbale il y a sept ans, je suis venue au Centre de la même manière que la plupart 
des étudiants, je voulais surmonter un défi personnel. Sans connaissance de la relation étudiant/professeur, j’ai traité mon 
premier professeur comme un ami qui possédait une nouvelle perspective et de bons conseils à donner de temps-en-temps. 
Je dis cela car je ne suis pas sûre d’avoir donné plus de valeurs à ses conseils qu’à ceux d’une nouvelle connaissance. Oui, 
j’avais recherché cette relation et je voulais en particulier des conseils, mais j’étais sceptique. Comment cette jeune personne 
pouvait-elle savoir de quoi elle parlait ? C’était bien longtemps avant que je sache apprécier la sagesse que mes professeurs 
voulaient partager. Cependant, je n’avais même pas commencé à entrevoir ce que valait la relation étudiant/professeur 
jusqu’à ce que je passe un peu de temps auprès de Rachel et Yéhuda Sivan.

Une journée dans la vie d’un Hévré: avec 
Yéhuda et Rachel Sivan

Yehuda und Rachel Sivan

Lu
m

ière su
r u

n
 H

évré

20     SPARK      EDITION 2011/2012



Le Centre de la Kabbale comprend 300 
professeurs dans ses équipes partout dans le 
monde. Alors que les professeurs ont toujours 
fait partie du Centre, l’idée n’est pas née avec 
le Centre. Le concept d’avoir des professeurs ou 
« Hévrés » remonte à Rabbi Shimon et les amis 
qui ont collaboré avec lui à l’écriture du Zohar. 
Le Rav Ashlag disait « Faites de vous-même un 
ami et faites de vous-même un professeur. » Un 
professeur ne fait pas qu’enseigner. Un professeur 
prend la responsabilité d’être un exemple vivant 
en termes de principes kabbalistiques. Avoir 
des professeurs qui sont connectés à la lignée 
des Kabbalistes et qui vivent la sagesse tous les 
jours est l’un des meilleurs moyens pour que le 
Centre puisse remplir sa mission d’en finir avec 
la douleur et la souffrance dans le monde.

Rachel Sivan, professeur au 
Student Support, commence son 
lundi matin avec un petit-déjeuner 
réunion motivant. Chaque lundi, elle 
et plusieurs professeurs préparent le 
petit-déjeuner ensemble et discutent 
des sujets de la semaine. Ils peuvent 
regarder une vidéo des Berg où un 
professeur partage ses réflexions 
sur les leçons de la semaine, ou ils 
échangent des idées sur comment 
transmettre la sagesse aux étudiants. 
Le but de cette réunion est de 
commencer la semaine en affinant 
ses propres pensées et donc d’être 
de meilleurs professeurs pour leurs 
étudiants.

« Nos conversations avec les 
étudiants doivent traiter de comment 
se connecter avec la sagesse de la 
Kabbale », selon Rachel « Si nous 
laissons les interactions avec les 
étudiants se transformer en sessions 
de conseil, alors nous ne partageons 
pas les enseignements de la Kabbale, 
et il y a toujours quelque chose à 
enseigner. »

Après le petit-déjeuner, Rachel a 
quelques rencontres matinales avec 
des étudiants et d’autres professeurs 
avant de se rendre à une Brit au 
Centre de la Kabbale de Robertson 
Boulevard. Plusieurs professeurs 
sont venus à la Brit pour soutenir les 
parents, mais ils enseignent aussi. 
Rachel explique à un étudiant la 
signification de la Brit en tant qu’outil 
permettant d’éliminer la négativité 
dans le monde.

Un autre professeur explique à 
un étudiant l’importance du repas 
après la Brit.

En fait, le repas de la Brit fera 
office de déjeuner pour Rachel 
avant de revenir aux bureaux du 
Student Support pour une réunion 
de formation. Mordechay Balas, un 
professeur expérimenté du Centre, 
préside les discussions sur comment 
aider les étudiants à surmonter le 
doute et à trouver de l’assurance. Les 
professeurs qui assistent à la session 
vont des nouveaux professeurs à ceux 

qui ont déjà passé plusieurs années 
au Centre. Pourtant, Mordechay leur 
rappelle que chaque professeur doit 
vérifier ses propres certitudes par lui-
même avant d’aider un étudiant.

Le mari de Rachel, Yéhuda, 
explique plus tard que « Les 
professeurs sont aussi des étudiants. 
La seule différence est notre passion 
et notre engagement sur la vue 
d’ensemble. J’ai mes bons jours et 
mes mauvais jours, comme tout autre 
étudiant. Nous travaillons tous pour 
nous connecter à la Lumière. Mais nos 
professeurs travaillent pour devenir 
des Kabbalistes et pour manifester 
la vision des Kabbalistes. C’est notre 
chemin. »

La différence entre un étudiant 
et un professeur devient plus visible 
à mesure que Mordechay continue 
sa session de formation. L’un des 
professeurs lutte pour aider un 
étudiant. « J’ai parcouru le zohar pour 
elle, pris son nom avec moi au Mikveh, 
fait des études tard le soir, et pourtant 

elle n’arrive toujours pas à s’en sortir. » 
Je me suis rendue compte qu’un 
professeur n’a presque jamais de 
discussion avec un étudiant. Comme 
la mission du Centre, ils cherchent à 
en finir avec le chaos et la souffrance 
de l’étudiant. Ils envoient de l’énergie 
aux étudiants, méditent pour eux et 
souvent s’y mettent à plusieurs pour 
donner un soutien supplémentaire 
dans les situations difficiles. Quand je 
pense à mon propre travail spirituel, 
il me vient à l’esprit que peut-être le 
professeur travaille plus que moi pour 
m’apporter un changement.

Rachel ajoute enlever : « Nous 
voyons les effets de notre unité en tant 
que professeurs sur la communauté ». 
« Il y a deux semaines, un étudiant 
traversait une période de grand 
chaos, et les professeurs sont allés 
ensemble faire une étude en son 
honneur. Même quand nous disons 
seulement que nous unifions notre 
conscience vers le même but, la 
bonne fortune revient en général. 



Nous commencions la réunion en 
voulant résoudre un problème et à la 
fin de la réunion, c’était fait. »

Ce type de conscience est ce 
qui met les professeurs à part. Ils 
sont engagés vers quelque chose 
de plus grand. Le Rav Ashlag disait 
que l’écoute était le premier niveau 
pour être étudiant, mais la connexion 
ultime n’était pas seulement d’étudier 
avec le professeur mais de mettre en 
avant leur conscience de servir les 
autres.

La plupart des professeurs ne 
sont pas nés ou n’ont pas été élevés 
dans le Centre. Ils ont commencé 
à l’extérieur comme tous les autres 
étudiants qui viennent au Centre de 
la Kabbale. Quelque part en chemin, 
ils sont poussés à dédier leur vie à la 
mission des Kabbalistes.

Originaire d’Israël, Yéhuda Sivan, 
voyageait en Inde avec des amis 
quand il est tombé sur « Les Codes 
Secrets de l’Univers » du Rav Berg. 
Après avoir lu ce livre, il a écourté son 
voyage et est revenu en Israël pour en 

apprendre plus. « Ce fut la sagesse 
elle-même qui m’a inspiré » affirme 
Yéhuda. « Je n’ai jamais rencontré 
personne ou aucune organisation qui 
voyait si grand. J’ai aussi aimé que 
la sagesse soit disponible pour tous. 
Quand je marchais dans le Centre 
de Tel Aviv, je suis tombé sur le livre 
« Education d’un Kabbaliste », et j’ai 
vu une photo du Rav en couverture. 
Je savais que c’était mon professeur. 
Il y avait quelque chose de si familier 
chez lui. »

Yéhuda s’est inscrit au cours « the 
Power of Kabbalah » et avant même 
d’avoir fini le cours, a décidé de 
devenir professeur.

A l’opposé, sa femme Rachel est 
arrivée la première fois au Centre 
quand elle avait 11 ans. Quand 
elle en a eu 14, elle participait 
régulièrement au Shabbat au Centre 
de Toronto et donnait même des cours 
aux jeunes enfants.

Pourtant, Rachel dit qu’elle a une 
vie normale. « Je pense que c’est très 
important pour les gens de savoir 

que nous avons tous l’expérience 
de la vie. Nous avons du chagrin, 
des dépressions et nous comprenons 
tout de suite ce par quoi passent nos 
étudiants.

Même si j’ai été élevée dans 
le Centre, j’ai connu ce par quoi je 
devais passer pour pouvoir aider les 
gens. »

Aider les gens, c’est le but d’une 
journée de Rachel. La réunion de 
formation de professeurs finit vers 
14h et Rachel passe le reste de son 
après-midi à rencontrer des étudiants 
et à préparer les notes de sa leçon et 
les documents pour le cours qu’elle 
donne dans la soirée.

Pendant que Rachel travaille, 
je décide d’être courageuse, dans 
l’intérêt de l’article bien sûr, et pose 
certaines questions que je n’avais pas 
osé poser.

Pourquoi les professeurs ne dorment-
ils pas ?

Mordechay : Nous dormons. 
Mais nous dormons moins. Il est 

Yéhuda avec ses élèves.

22     SPARK      EDITION 2011/2012



important de dormir parce que 
le corps est le véhicule de notre 
travail, mais nous n’avons pas besoin 
de dormir tant que ça. Ne pas 
dormir, c’est dépasser son corps, sa 
conscience et étendre son corps au-
delà des besoins physiques. Dans un 
an, vous aurez oublié cela. Vous aurez 
oublié que vous avez veillé toute la 
nuit pour Shavuot. Les professeurs ont 
le sens de l’urgence, donc nous ne 
pouvons pas vraiment nous reposer. 
On sent ce qui se passe dans le 
monde et c’est notre responsabilité. 
Nous savons que nous sommes 
responsables de tellement de gens. 
Cela allume un feu à l’intérieur de 
nous.

Pourquoi certaines personnes 
s’adressent au Rav et à Karen à la 
troisième personne, même en leur 
parlant directement ?

Mordechay : Il ne s’agit pas de 
respect ou de ce que nous souhaitons. 
C’est parce qu’on veut entrer dans 
le canal du Rav et de Karen, pas 
seulement leur personne. Si on leur 
pose une question, on veut une 
réponse qui vienne de la Lumière 
qu’ils convoient, pas seulement de leur 
1% de conscience.

A 18h30, je rejoins Rachel une 
autre fois au Centre de la Kabbale 
où elle donne un cours d’astrologie à 
des adolescents. Elle dit qu’enseigner 
à des adolescents est un peu plus 
difficile car ils sont restés assis toute la 
journée derrière un bureau à écouter 
un professeur. Son but est de garder 
une classe animée et attrayante. 
Pendant ce cours particulier, les 
adolescents doivent jouer une partie 
du jeu de la queue de l’âne avec un 
taureau, comme dans la constellation 
du Taureau. Le vieux jeu de se bander 
les yeux, de tourner plusieurs fois sur 
soi-même et de marcher fait rire et 
bouger les jeunes juste comme elle 
l’espérait.

Rachel termine sa classe à 20h 
et parcourt rapidement le chemin 
entre la salle de classe et le bâtiment 

principal pour qu’elle puisse 
participer au mariage d’un autre 
professeur. Toujours pleine d’énergie 
et de joie, elle danse avec la mariée, 
rit et chante. Pourtant, il y a toujours 
quelque chose à enseigner, elle prend 
un élève à part et lui explique la 
sagesse kabbalistique cachée derrière 
la cérémonie du mariage. En fait, ce 
jour est aussi le premier anniversaire 
de mariage de Rachel. Yéhuda donne 
un cours à Washington DC. Pour la 
plupart des couples que je connais, 
ce serait une situation inacceptable. 
Mais Yéhuda et Rachel partagent 
une mission en tant que professeurs 
de la Kabbale, celle de prendre 
soin des gens et aider les autres. Le 
jour de leur premier anniversaire de 
mariage est leur façon à eux de servir 
ensemble.

Cependant, Rachel est prompte 
à critiquer l’idée que les professeurs 
sont quelque part des esclaves 
du Centre. « Nous ne sommes pas 
enchainés. En vérité, je n’ai jamais 
connu aucun endroit avec autant de 
liberté pour travailler. On contrôle ce 
qui nous arrive. »

Yéhuda appuie cette notion. 
« Les gens pense que c’est un grand 
sacrifice et que nous renonçons 

à beaucoup de choses. Pour moi, 
c’est étrange parce que je suis très 
heureux. Ce que je tiens dans mes 
mains, c’est vraiment l’unique chance 
qu’a l’humanité de connaître la fin 
de la douleur, de la souffrance et du 
chaos, donc je dois agir. Je ne connais 
aucun autre travail qui pourrait 
m’apporter autant d’épanouissement 
que ça. Les professeurs reçoivent 
tellement de bénédictions, c’est 
incroyable. »

Les professeurs de la Kabbale 
voient la récompense d’une autre 
manière. C’est un mode de vie que 
la plupart d’entre nous ne peuvent 
comprendre. En fin de compte, la 
récompense du professeur, c’est 
la bénédiction de l’étudiant parce 
qu’ils reconnaissent que chaque 
bénédiction est un pas de plus vers la 
paix pour tous.

Rachel ajoute que « La 
transformation et les progrès de nos 
étudiants c’est ce qui nous motive 
et nous fait tenir. » « Nous sommes 
certains qu’en nous occupant des 
autres, le Créateur prendra soin de 
nous, et c’est exactement ce qui se 
passe. Nous ne manquons de rien. »

Le lundi que j’ai passé avec 
Rachel a commencé à 8h et a fini 

Rachel se préparant pour un cours.



23h. J’étais épuisée, mais Rachel 
paraissait toujours en forme et 
joyeuse. Ma journée avec Rachel 
démontre l’engagement et la passion 
qu’il faut pour être professeur de la 
Kabbale, mais que faut-il pour être 
un bon étudiant de la Kabbale ? 
Le Rav Ashlag nous dit que la 
connexion ultime avec un professeur 
c’est de recevoir sa conscience 
et la conscience de la lignée des 
Kabbalistes. Quand nous parlons à un 
professeur, nous pouvons accéder à 
la sagesse des Kabbalistes du passé 
jusqu’à Abraham. Mais comment un 
étudiant peut-il atteindre ce type de 
connexion ?

Yéhuda Sivan dit que, comme 
tout, il s’agit de prise de conscience. 
« Les professeurs sont là pour aider. 
Nous pouvons courir au Centre, ou 
nous pouvons nettoyer un entrepôt. 
Nous voulons faire tout ce qui est 
possible. Mais nettoyer un entrepôt 
avec la conscience que nous aidons le 
monde, c’est ce qui nous connecte à 
nos professeurs. Nos étudiants doivent 
faire la même chose. S’ils viennent 
nous voir avec un emploi du temps 
qui ne prévoit pas de faire ce travail, 

ils auront les informations, mais ils 
n’auront pas ce dont ils ont vraiment 
besoin. A un moment, il faut passer de 
l’idée de s’aider soi-même en utilisant 
la Kabbale à celle d’aider le monde, 
et c’est là qu’on peut commencer à se 
connecter à son professeur afin que 
ses pensées deviennent vos pensées.

Le jour suivant, je reviens au 
Student Support. Yéhuda est de retour 
de Washington DC et je l’attends dans 
un box vide pendant qu’il termine 
un appel. Je peux entendre un des 
professeurs qui prépare une leçon 
de Study Group. Lui et un autre 
professeur discutent d’une histoire 
du Zohar où un voyageur rencontre 
Rabbi Chizkyhah et Rabbi Yesa sur 
une route dans la montagne. Le 
voyageur leur demande de l’eau. Les 
Rabbis discutent d’une importante 
partie de la Torah et demande au 
voyageur s’il étudie. Le voyageur dit 
que son fils étudie la Torah et qu’à 
travers lui, il a appris quelques bribes. 
Les Rabbins ne pensent pas que cet 
homme soit assez sage pour aider, 
mais il leur supplie de lui donner la 
chance de comprendre, et donc ils lui 
en font part. Le voyageur donne son 

idée sur cette section de la Torah puis 
continue son chemin. Plus tard, ils 
apprennent que le voyageur était un 
grand sage et un messager, mais qu’il 
se cachait derrière sa modestie.

En tant qu’étudiants de la 
Kabbale, nous arrivons parfois à une 
relation avec le professeur qui est la 
même que celle que Rabbi Chizkyhah 
et Rabbi Yesa ont eu avec le sage 
modeste. Nous ne reconnaissons pas 
complètement qui ils sont et ce qu’ils 
savent. Comme le bâtiment qui abrite 
les bureaux du Student Support, 
ce que nous voyons en surface ne 
représente pas complètement ce 
qui se passe à l’intérieur. Que ce 
soit visible pour nos yeux ou non, 
ce sont les personnes qui prennent 
la responsabilité personnelle d’en 
finir avec notre douleur et notre 
souffrance personnelles et la douleur 
et la souffrance du monde. Passer 
une journée à les observer a vraiment 
été un honneur. Cependant, je me 
suis rendu compte, en passant une 
heure, un jour ou une vie à les assister 
juste pour avoir un aperçu de leur 
conscience que c’est un privilège qui 
vaut la peine de faire des efforts.   

24     SPARK      EDITION 2011/2012



Le matin du 19 septembre 2002, un soulèvement armé a dégénéré en un violent 
conflit qu’on a plus tard appelé la Guerre Civile Ivoirienne. Plus de 1 000 
hommes, femmes et enfants ont été tués pendant la guerre et des milliers ont été 
obligés de se réfugier dans les pays voisins.
un an plus tôt, en 2001, un étudiant débutant de la Kabbale ivoirien appelé 
Firmin Ahoua a voyagé jusqu’aux Etats-Unis pour rencontrer le Rav Berg au 
Centre de la Kabbale de Los Angeles. Cette rencontre prometteuse associée à la 
détermination et au dévouement de Firmin, a encouragé le lancement du Centre 
de la Kabbale de Côte d’Ivoire, ainsi qu’un nombre incalculable de Miracles 
pour la Côte d’Ivoire et au-delà. 

Le Rav enseigne que le Zohar n’est pas seulement 
une source de sagesse et d’informations spirituelles, 
mais aussi une grande source de Lumière. Chaque 
année, nous recevons des histoires d’étudiants 
du monde entier qui ont assisté à des Miracles 
dans leurs communautés grâce à l’étude et au 
partage du Zohar. La Côte-d’Ivoire est l’une de ces 
communautés. 

Voici l’histoire de Firmin.

Dévouement et détermination en 

Côte d‘Ivoire



Firming Ahoua

Je suis arrivé à Los Angles un 
jeudi. Une heure après mon arrivée, 
j’ai eu le privilège de rencontrer le Rav 
Berg. Pendant cette rencontre, le Rav 
m’a posé deux questions :

Pourquoi voulez-vous étudier la 
Kabbale ? Pourquoi voulez-vous ouvrir 
un Centre de la Kabbale ?

Je n’étais pas au courant de la 
complexité de ces questions. J’ai 
cherché les bons mots. J’ai dit que je 
voulais donner aux gens et les aider 
à sortir du Chaos. Avec le soutien de 
la famille Berg, j’ai immédiatement 
commencé à me préparer pour 
l’ouverture d’un Centre de la Kabbale 
dans la capitale de mon pays. Yéhuda 
Berg nous a assigné Eliahu Bouhanna 
comme professeur et les portes du 
Centre de la Kabbale de Côte d’Ivoire 
ont ouvert au printemps 2002.

Des foules joyeuses de plus 
de 300 personnes ont commencé 
à suivre les cours et sans surprise, 
quelques mois plus tard, près de 60 
de nos étudiants ont participé aux 
célébrations de Rosh Hashanah avec 
le Rav et Karen à New-York.

Pendant ces fêtes, j’ai une fois 
encore eu la chance de rencontrer le 
Rav, et ce que m’a dit le Rav pendant 
cette entrevue a changé ma vie pour 
toujours. Le Rav m’a dit qu’il voyait un 
bain de sang arriver en Côte d’Ivoire, 
et que nous devions rapidement 

distribuer des Zohars à travers le 
pays. Très rapidement, la communauté 
de la Kabbale ivoirienne est allée 
partager cette nouvelle avec autant de 
gens que possible, nous avons averti 
nos familles, nos amis, nos voisins et 
tous ceux qui acceptaient de nous 
écouter. Quelques semaines plus tard 
effectivement, la guerre civile a éclaté 
dans notre pays.

Les troupes du gouvernement 
se sont mutinées le matin du 19 
septembre et vers midi, elles 
contrôlaient le nord du pays. La 
première nuit du soulèvement, notre 
ancien président Robert Guéï, a été 
tué et des attaques ont été lancées 
simultanément dans la plupart des 
grandes villes. 

Etonnement, les services Secrets 
Ivoiriens croyaient que le Centre de 
la Kabbale de Côte d’ivoire avait 
planifié la guerre civile parce que 
nous avions pu prédire le conflit 
plusieurs semaines à l’avance. Alors 
que les Services Secrets exigeaient 
une explication sur comment nous 
avions su que ces évènements allaient 
arriver, il n’y avait aucune façon 
« logique » d’expliquer nos actions. 
Comment expliquer une prophétie 

d’un professeur spirituel aux Services 
Secrets ? Il semblait que nous étions 
en grave danger. Mais comme 
Michael Berg nous l’enseigne : avant 
la maladie, la Lumière crée déjà la 
guérison.

Alors que je m’attendais au pire, 
j’ai reçu un contrat pour un poste de 
professeur à temps plein à l’Université 
de Bielefeld en Allemagne, avec les 
instructions de partir immédiatement. 
Dès que je suis arrivé en Allemagne, 
j’ai appris que la Police Secrète 
ivoirienne et les escadrons de la mort 
me recherchaient. C’était une situation 
incroyable, dès que j’ai réalisé que la 
Lumière me protégeait en m’envoyant 
très loin.

Et les miracles ne s’arrêtèrent pas 
là.

Le Rav m’a appelé en personne 
et m’a dit qu’il enverrait 6 000 Zohars 
pour aider à ramener la paix en 
Côte d’Ivoire. Le Rav m’a aussi assuré 
que la guerre civile s’arrêterait en 
décembre 2002 et que des accords 
politiques seraient passés en février 
2003.

Ces évènements sont arrivés 
exactement comme l’a dit le Rav. 
Effectivement, la guerre civile s’est 

Daniel Eldar, professeur de la Kabbale, partageant le Zohar

26     SPARK      EDITION 2011/2012



arrêtée en décembre 2002 et des 
accords politiques ont été conclus 
en février 2003. J’ai pu revenir 
au Centre de la Kabbale de Côte 
d’Ivoire en 2004 et j’ai trouvé non 
seulement plus d’étudiants au Centre 
de la Kabbale de Côte d’Ivoire mais 
aussi, de nombreux membres de la 
communauté qui assistaient à des 
changements de leur vie qui leur 
semblaient miraculeux.

Un étudiant a par miracle guéri 
du SIDA, deux de nos étudiants ont 
été guéris de l’hépatite C après avoir 
souffert de cette maladie pendant 
des années, et un autre étudiant, 
qui souffrait d’un violent fibrome 
à l’estomac était guéri après une 
seconde séance de rayons.

Les nouvelles de ces 
bénédictions, et bien d’autres, ont 
commencé à se répandre très vite et 
ont même atteint le Nigéria, où un 

petit groupe d’étudiants s’est formé. 
Ces étudiants ont voyagé en Côte 
d’Ivoire pour participer à un Shabbat 
avec notre communauté et nous leur 
avons raconté notre histoire du Rav 
et de Karen. Depuis, les étudiants 
nigérians ont commencé à répandre 
le Zohar et ont rapporté de nombreux 
bienfaits dans leurs propres vies 
et dans leur pays, y compris les 
exemples du conflit postélectorale 
qui ont suivi les récentes élections 
présidentielles. 

Le Centre de la Kabbale a 
profondément changé nos vies en 
Afrique de l’ouest ces dernières 
années. L’impact n’est pas seulement 
à un niveau personnel, mais aussi 
au niveau national. Nous croyons 
que notre travail de diffusion 
du Zohar à travers le pays a 
énormément contribué à éviter le 
bain de sang et à améliorer la vie de 

nombreuses personnes, y compris 
des responsables politiques et 
d’autres personnes influentes dans 
notre pays. Après des années de 
méfiance, beaucoup de gens en Côte 
d’Ivoire ont commencé lentement à 
reconnaitre la contribution du Centre 
de la Kabbale pour la paix.

Je souhaite exprimer à quel point 
nous apprécions profondément et 
humblement ce chemin spirituel, le 
Centre de la Kabbale, qui offre des 
techniques pour une transformation 
réelle et une contribution réelle au 
changement mondial. Presque tous 
nos étudiants sont d’accord pour dire 
que le Centre de la Kabbale leur 
a apporté amour, compréhension 
et pratique de la Bible, plus que 
ce qu’ils avaient imaginé. Tout 
cela grâce aux enseignements et à 
l’ouverture faite par le Rav, Karen, 
Yéhuda et Michael.  

Centre de la Kabbale de Côte d’Ivoire



plus qu’une simple école

L’Académie des Enfants de la Kabbale a 

été fondée par le Rav et Karen Berg il y 

a 17 ans. La première classe d’élèves de 

l’école est entrée au lycée l’an dernier. 

Nous avons parlé à quelques anciens 

élèves et leur avons demandé comment la 

KCA a changé leurs vies ainsi que leurs 

meilleures expériences dans l’école.

28     SPARK      EDITION 2011/2012



La différence KCA
Les triplées Hannah, Rachel et Estee Kessler ont passé 10 ans à la KCA et sont 
maintenant au lycée. Elles décrivent la KCA non seulement comme une école, 
mais aussi comme une famille. 

Yosef Grundman, un nouveau diplômé du lycée est d’accord. « A la KCA, 
j’adorais aller à l’école tous les jours. J’adorais être avec tous les enfants et tous 
mes amis. Les amis que je me suis fait en CP et CE1 sont toujours mes amis 
aujourd’hui. »

Des classes réduites permettent aux élèves d’interagir entre eux et 
d’apprendre ensemble. Si quelqu’un avait du mal à comprendre quelque chose, 
les élèves et les professeurs travaillaient étroitement avec l’élève jusqu’à ce qu’il 
ou elle intègre complètement. L’école est un travail de groupe pour aider chacun 
à affirmer son potentiel.

Yosef Farnoosh, un nouveau diplômé du lycée ajoute : « Nous n’allions pas à 
n’importe quelle école. Nous allions à l’école du Rav, à l’école de Rabbi Shimon. 
Nous étions très entourés, donc nous vivions la Kabbale. Cela la rendait assez 
spéciale. »

Niveau académique
Le petit frère de Yosef Farnoosh, Michael, a sauté la 4ème et est sorti major de sa 
classe de lycée. Il est le témoignage non seulement de l’excellence académique 
de la KCA, mais aussi de l’engagement de la KCA à aider les étudiants à 
apprendre comment atteindre leur potentiel.

Tous les anciens élèves insistent sur l’attention individuelle qu’ils ont 
reçue des enseignants et qui a grandement contribué à leur apprentissage 
académique. La plupart des élèves ont senti qu’ils étaient en avance sur les 
étudiants des autres écoles à la fois sur les études laïques et la Torah, et ils 
attribuent leur apprentissage avancé à l’environnement ouvert de la KCA. Tout le 
monde est encouragé à poser des questions et les professeurs sont d’un grand 
secours. Donc il n’y a aucune gêne ou hésitation à demander de l’aide.

« Un des outils que j’ai appris à la KCA c’est la 
persévérance, » nous dit Rachel Kessler. « On 
nous apprend l’importance de finir ce que nous 
commençons, et que ça dépend de chacun de 
révéler son potentiel. »

Sa sœur, Hannah, confirme son sentiment, « Même si on a du mal, la KCA nous 
apprend à croire en nous, et finalement, on y arrive. »

PHOTOS : coin supérieur gauche : Yehuda Judah, Michael Farnoosh, Yosef Grundman;  
milieu : Arynton Hardy, bas : Yosef Farnoosh



Professeurs
Les étudiants décrivent leurs 
professeurs comme chaleureux, 
attentifs et voulant tout faire pour 
aider. Non seulement les élèves 
passent du temps seuls à seuls avec 
les professeurs, mais ils les voient 
aussi souvent en dehors des cours. 
Parce que les professeurs vivent aussi 
souvent la Kabbale, ils aident les 
élèves à apprendre beaucoup plus 
que les bases académiques, ils aident 
les élèves à devenir des êtres humains 
aimants.

Estee Kessler nous explique 
que ses professeurs l’aident toujours, 
mais en même temps, ils la poussent. 
« Quand ils savent qu’on peut 
mieux faire, ils nous font faire des 
efforts. » Ce type d’attention et de 
compréhension personnelle aide 
chaque étudiant à s’épanouir et à 
réussir.

Yosef Farnoosh dit qu’il a souvent 
vu des professeurs au Centre ou avec 
ses parents, et parfois Michael ou 
Yéhuda Berg assistaient à ses cours. 
« Etre élève à la KCA nous aide à 

apprendre à être le même tout le 
temps, à l’école, au travail, avec les 
amis, les parents ou les professeurs. Il 
faut être la même personne dans tous 
les milieux. »

Le passage au lycée.
Tous les anciens élèves de la KCA 
disent que le changement le plus 
difficile en arrivant au lycée, ce fut de 
s’adapter aux comportements négatifs 
qu’ils n’avaient jamais rencontrés à la 
KCA.

« Les élèves de la KCA ne jurent 
pas » selon Michael Farnoosh. « Ce 
n’est pas une bande non plus. Vous ne 
verrez jamais ça. »

Hannah Kessler ajoute que « Tout 
le monde est joyeux et gentil à la KCA. 
Les enfants comprennent le pouvoir 
de leurs mots et de leurs actions. 
C’était choquant de se retrouver dans 
une école où les gens pouvaient être 
méchants sans raison. »

Malgré le choc initial, les élèves 
de la KCA sont connus dans leur 
lycée pour leur engagement dans 
l’apprentissage et leur comportement 

exemplaire. Un autre ancien élève 
de la KCA, Arynton Hardy, a reçu le 
prix Middos Award lors de la remise 
des diplômes de son lycée pour son 
comportement exemplaire. Il entre 
cette année à la Loyola Marymount 
University.

 « Nous savons que 
ça ne dépend que de 
nous de surmonter les 
défis et de développer 
notre potentiel » 
nous explique Yosef 
Farnoosh. « Donc, 
quand on doit étudier 
en classe, nous 
discutons avec les 
professeurs et posons 
des questions. Quand 
il est temps de faire 

Rachel, Estee et Hannah Kessler ont passé 10 ans à la KCA et son maintenant au lycée.

30     SPARK      EDITION 2011/2012



les prières, nous ne 
parlons pas. Nous 
prions. Nous savons 
que nous sommes là 
pour une raison. »

Michael Farnoosh nous a dit que 
finalement, d’autres enfants ont 
arrêté de jurer à son contact. Non 
parce qu’il le leur a demandé, mais 
parce qu’ils ont vu qu’il se comportait 
différemment.

Guider
Nous avons demandé aux anciens 
élèves s’ils ont eu l’opportunité d’aider 
d’autres étudiants à changer ou à 
apprendre la Kabbale. Tous ont dit 
qu’ils se sont concentrés sur leur rôle 
de guide par l’exemple plutôt que de 
donner des conseils non-désirés. 

Michael Farnoosh se souvient en 
particulier d’une situation pendant un 
cours sur la Torah dans son lycée où 
lui et Yosef Grundman ont commencé 
à discuter avec le rabbin. « Le rabbin 
a dit à la classe que conformément à 
la Torah, on peut raconter des ragots 
sur un non-juif. Yosef Grundman et 
moi avons mis le rabbin au défi et lui 
avons dit qu’on ne pouvait pas dire 
de ragot sur personne. Nous avons 
parlé de la dignité humaine pour 
tous, pas seulement pour des gens 
en particulier. En fin de compte, le 
rabbin a avoué que personne ne doit 
raconter de ragots sur personne. Je 
suppose que c’est comme ça qu’on 
démontre par l’exemple. »

Yosef Farnoosh a pris la 
responsabilité de donner l’exemple 
un peu plus loin. « Nous savions que 
nous ne représentions pas que nous-
mêmes. En tant qu’élèves de la KCA, 
nous représentions le Rav, le Centre 
de la Kabbale. Nous savions que nous 
avions des responsabilités au-delà 
du travail d’école, donc nous avons 
essayé de garder ces standards. »

Que voulez-vous faire 
dans la vie ?

Les élèves de la KCA ont une façon 
différente de voir la vie et leur 
contribution. Aucun diplômé n’a dit qu’il 
voulait faire une carrière en particulier. 
Au lieu de ça, tous ont dit qu’ils 
voulaient faire tout ce qu’ils pouvaient 
pour aider les gens et le monde.

« Je veux faire quelque chose qui 
peut aider les gens de façon globale. » 
nous a dit Michael Farnoosh, major de 
sa promotion.

 « Peut-être de la science ou de la 
médecine, ou devenir professeur au 
Centre. Je veux faire quelque chose 
qui peut changer le monde et faire 
une différence. »

Son frère Yosef a dit qu’il voulait 
faire quelque chose pour aider 
le monde, ou peut-être revenir et 
devenir professeur de la KCA. « A la 
KCA, nous apprenons qu’il ne s’agit 
pas seulement de nous. Il s’agit de 
combien nous pouvons donner à notre 
classe, à l’école, et au monde. 

Quand on garde cela à l’esprit, 
on se comporte différemment. On 
pense à comment on affecte les autres 
personnes. La KCA est beaucoup plus 
qu’une école. Elle nous apprend ce 
que nous devons savoir pour la vie. 
J’ai appris l’histoire, l’anglais, la Torah, 
mais ce qui m’a imprégné ce sont les 
outils kabbalistiques et la sagesse. ça 
fait toute la différence. »    

www.kabbalahacademy.net

Yosef Grundman, ancien élève de la KCA, sur le terrain.



Fondé en 2006 par Karen 
Berg, le Team Kabbalah a été créé 
pour soutenir le Centre avec un 
programme bénévole structuré 
d’évènements internationaux.

Sous la direction et la houlette de 
Karen, le Team Kabbalah donne une 
structure organisée pour les étudiants 
pour découvrir l’épanouissement 
que l’on trouve dans le partage et le 
don. Tous ceux qui ont participé aux 
évènements internationaux de Pesach 

ou Rosh Hashanah ont vu bon nombre 
de bénévoles arborer les badges du 
Team Kabbalah. 

Ces bénévoles ont travaillé 
étroitement avec l’équipe du Centre 
de la Kabbale et ses professeurs pour 
garantir une expérience de qualité 
pour tous les participants. En fait, 
le Team Kabbalah a eu tellement 
de succès que le Centre a décidé 
d’implanté la structure dans tous les 
Study Groups et tous les Centres.

L’implantation du Team Kabbalah 
comme structure standard des 
bénévoles donne au Centre un canal 
cohérent qui permet aux étudiants 
de faire du bénévolat pour des 
évènements locaux et internationaux. 
Donner des rôles bien définis et 
des axes d’amélioration avec des 
programmes de tutorat qui donnent 
aux bénévoles des opportunités pour 
améliorer leurs compétences vers 
d’autres responsabilités. 

Le Team kabbalah  
devient mondial

Karen Berg, entourée du Team Kabbalah.

32     SPARK      EDITION 2011/2012



teamkabbalah
volunteering to change

®

Le but du bénévolat, c’est d’abord 
d’approfondir notre propre travail 
spirituel, et par la suite d’aider les 
autres sur leur propre chemin. « Une 
personne peut vraiment apprendre 
des leçons spirituelles par ses 
actions. Par exemple, un étudiant 
peut prendre Kabbalah 1 et avoir des 
informations. Mais si le même étudiant 
devient tuteur, il commence à obtenir 
bien plus que ça. Action et partage 
sont des étapes importantes du travail 
spirituel. »

Karen explique plus loin la valeur 
du bénévolat : « La connaissance ne 
crée pas un être humain spirituel. 
La connaissance est un outil. Si 
seulement on m’avait montré à quoi 
ressemblent les montagnes, mais que 
je n’ai jamais été voir les montagnes 
et fait sentir la rosée sur l’herbe, ça 
n’aurait jamais la même signification. 
C’est seulement quand on utilise ce 
qu’on a appris et qu’on l’applique à la 
vie en communauté qu’on comprend 
le concept de spiritualité. »

Avec la nouvelle structure du 
Team Kabbalah, les bénévoles, auront 
une structure par laquelle passer, 
comprendre, suivre et réussir, que ce 
soit à l’échelle locale ou mondiale. Le 
but est de créer un chemin rationalisé 
et continu pour faire du bénévolat 
pendant l’année de fonctionnement 
du Centre. Le nouveau système 
permettra aux étudiants qui ont de 
l’expérience d’être les tuteurs de 
nouveaux bénévoles et d’avoir un rôle 
d’encadrement.

Une équipe faite de volontaires et 
de personnels du Centre a évalué les 
structures actuelles de bénévolat et les 
opportunités dans les Study Groups 
et les Centres partout dans le monde. 
Cette phase est terminée et la sortie 
officielle aura lieu peu après Rosh 
Hashanah.

Beaucoup d’entre vous ont déjà 
participé aux tests des nouvelles 
structures dans vos cours et vos Study 
Groups. Le Centre de Mexico City, 
par exemple, utilisait le nouveau 
modèle du Team Kabbalah pour 

organiser une conférence qu’a 
donnée Karen en mars dernier. Les 
responsables du Team Kabbalah et 
le coordinateur local des bénévoles 
ont aidé à former des bénévoles et les 
ont organisés en équipes spécifiques, 
chacune avec plusieurs taches à 
réaliser pendant l’évènement.

Le Team Kabbalah a aussi testé 
la nouvelle structure avec le Study 
Group de Berlin quand Yéhuda 
Berg leur a rendu visite pour un 
Shabbat et une conférence. Dans 
les deux cas, les bénévoles ont 
signalé que les évènements étaient 
plus organisés, mieux préparés et 
se sont déroulés parfaitement. Les 
bénévoles ont compris comment ils 
pouvaient contribuer à l’évènement 
et comment se sentir plus épanoui. 

Comme nous l’avons observé pour 
l’évènement international de Pesach et 
de Rosh Hashanah, plus les bénévoles 
sont informés et formés pour ces 
évènements, plus l’évènement a du 
succès.

Le Team Kabbalah a toujours 
soutenu les professeurs et le personnel 
donc ils peuvent passer plus de temps 
à aider les autres, que ce soit un 
étudiant à l’intérieur ou à l’extérieur 
du Centre. Si vous souhaitez vous 
impliquer dans le bénévolat, veuillez 
contacter les bénévoles du bureau 
du Team Kabbalah pendant Rosh 
Hashanah 2012 à Los Angeles, ou 
contacter votre coordinateur de 
bénévoles local ou professeur ou 
envoyer un email à teamkabbalah@
kabbalah.com

Les responsables du Team 
Kabbalah, Alliston Stein 
Rotberg et Eister Eira 
Schwyzer.



Le Centre de la Kabbale a accordé 5 711 bourses pour des livres, des cours, des DVD et des 

produits de la Kabbale.

The Power to Change Everything de Yéhuda Berg a été traduit en 30 langues. 
En 2010-2011, 112 enfants se sont inscrits à l’Académie des Enfants de la Kabbale (soit 

46% de plus que les années passées).

La tournée mondiale de Karen Berg, Peace Through People, passe par l’Angleterre, la 

Russie, l’Allemagne, le Brésil, le Mexique, et les Etats-Unis. 

Les bénévoles du Centre de la Kabbale ont offert 43 200 repas aux sans-abris et aux 

familles défavorisées aux Etats-Unis.

Spirituality for Kids a mis à jour son modèle de service et enseignera maintenant les 
principes spirituels universels aux enfants, aux auxiliaires de vie et aux éducateurs à travers 

un site internet interactif.

La Kabbalah University (www.ukabbalah.com) sous la direction de Michael Berg a été 

notée par le Wall Street Journal comme  « phénomène internet ».

Le Zohar Project a atteint la mission du Rav de donner 1 million de Zohars aux 

hôpitaux, au gouvernement, aux militaires, aux associations humanitaires et dans les zones de conflit et 

de catastrophe naturelle.

S’engager pour le changement
Maintenant vous savez

34     SPARK      EDITION 2011/2012


